
        
            
                
            
        

    












 Dẫn nhập

 Trong một buổi giảng trước 

 khóa  lễ  Trung  Phong  Tam  Thời 

 Hệ  Niệm  tổ  chức  tại  quận  Cam 

 (Orange  County,  Los  Angeles) 

 ngày 22 tháng 10 năm 2012, pháp 

 sư  Trang  Trí  đã  giới  thiệu  cuốn 

 sách Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân 

 Thật. Nói về nhân duyên biên soạn 

 cuốn  sách  ấy,  pháp  sư  cho  biết: 

 Trước kia, Ngài đã thấy rất nhiều 

 người niệm Phật vô cùng tinh tấn 

 nhưng  tới  phút  cuối  cùng  không 

 buông xuống nổi, vẫn còn lo lắng, 

 chẳng nỡ xa lìa con cái nên không 

 thể vãng sanh, vô cùng đáng tiếc. 

 Vì muốn giúp cho các hành nhân 

 Tịnh nghiệp có đôi chút tư lương 

 hòng khắc phục nan đề này, pháp 

 sư và một vị cư sĩ ẩn danh đã sưu 

 tầm và trích tuyển những lời khai 

 thị  trọng  yếu  nhất  của  lão  hòa 

 thượng  Tịnh  Không  đối  với  vấn 

 đề  Nhìn  Thấu  và  Buông  Xuống, 

 soạn thành tập sách mỏng ấy, tạm 

 đặt  tên  là  Nhìn  Thấu:  Chân  Trí 

 Huệ, ấn hành với khổ chữ cỡ lớn 

 để các vị cao tuổi dễ đọc. Chúng 

 tôi hữu duyên, được đọc tác phẩm 

 này, cảm thấy rất hữu ích đối với 

 những người niệm Phật sơ cơ như 

 mình nên chẳng nề hà sức học kém 

 cỏi, gắng gượng chuyển dịch sang 

 Việt ngữ hòng chia sẻ pháp nhủ với 

 các bạn đồng tu. 

 Sách này gồm hai mươi sáu 

 đoạn,  đoạn  thứ  ba  trích  nguyên 

 văn từ sách Liễu Phàm Tứ Huấn. 

 Nhận  thấy  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn 

 đã  được  chuyển  ngữ  và  ấn  hành 

 khá  nhiều,  chúng  tôi  lược  bớt 

 đoạn  này,  và  thay  đoạn  ấy  bằng 

 một  đoạn  khai  thị  khác  của  hòa 

 thượng. Đoạn thứ hai mươi lăm và 

 hai mươi sáu chính là lời khai thị 

 của tổ Ấn Quang. 

 Ngưỡng mong bản dịch này 

 sẽ  góp  phần  giúp  cho  các  hành 

 nhân  sơ  cơ  Tịnh  độ  Tín-Nguyện 

 kiên cố, nhất tâm nhất ý cầu nguyện 

 vãng sanh, ngõ hầu chẳng cô phụ 

 đại nguyện của A Di Đà Phật, đại 

 ân tiếp độ của đức Bổn Sư Thích 

 Ca Mâu Ni Phật, ân đức miệt mài 

 giảng dạy tứ chúng suốt hơn năm 

 mươi năm qua của lão hòa thượng 

 Tịnh Không, cũng như ân đức sưu 

 tập và biên tập của pháp sư Trang 

 Trí và vị cư sĩ ẩn danh. 

Minh Trí và Mẫn Đạt

hòa nam cẩn bạch. 

 “Nếu thật sự

 là người tu đạo

 chẳng nhìn thấy

 lỗi lầm của

 kẻ khác” 

Tổ Huệ Năng

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       13

1.  Điểm thù thắng nhất trong 

Phật pháp làm cho chúng ta khâm 

phục đến năm vóc sát đất là Phật 

pháp chỉ dạy một cá nhân tôi chứ 

chẳng dạy ai khác, đây là điều tôi 

hiểu  rất  rõ  ràng.  Phần  đông  các 

đồng tu học Phật cả đời chẳng đạt 

được lợi ích, vẫn phải trôi lăn trong 

lục đạo luân hồi y như cũ vì họ nghĩ 

rằng Phật pháp là nhằm dạy người 

khác.  Học  Phật  pháp  rồi  mà  cứ 

luôn xét nét người khác, họ quên 

quay lại nhìn bản thân mình, đó là 

hoàn toàn trái ngược với tinh thần 

của Phật pháp. Tinh thần của Phật 

pháp là nhằm xét đoán chính mình, 

chứ  không  xét  đoán  người  khác, 

người khác đều là người tốt, đều là 

Phật, Bồ Tát, những gì người khác 

14  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

làm đều đúng đắn, đều chính xác. 

Người  khác  tạo  ác  nghiệp  là  tạo 

cho ta coi; họ đọa địa ngục cũng là 

đọa để răn nhắc ta, làm cho ta cảnh 

giác. Bất luận duyên bên ngoài là 

ác duyên hay thiện duyên, là thuận 

cảnh hay nghịch cảnh, hết thảy đều 

là chư Phật, Bồ Tát từ bi thị hiện 

cho ta thấy, độ chính ta, [nếu hiểu 

như vậy] ta sẽ thành công! 

Do  vậy  học  Phật  nhất  định 

phải học Thiện Tài đồng tử, trong 

năm  mươi  ba  lần  tham  vấn  của 

Thiện  Tài  đồng  tử,  chỉ  có  một 

người [là học trò], chẳng có đồng 

tham đạo hữu. Nếu có đồng tham 

đạo hữu thì đó là phàm phu, kẻ ấy 

chẳng  thể  thành  tựu,  vì  sao?  “Vì 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       15

quý  vị  chẳng  khác  gì  tôi!”,  ngày 

ngày  đều  nhìn  thấy  lỗi  lầm  của 

kẻ  khác,  chẳng  thấy  lỗi  lầm  của 

chính  mình.  Trên  đường  Bồ  Đề 

chỉ có mình tôi là phàm phu, hết 

thảy  người  khác  đều  là  chư  Phật 

Như Lai, tánh đức trong Thập Đại 

Nguyện Vương “lễ kính chư Phật, 

xưng tán Như Lai” tự nhiên sẽ hiện 

ra, vì sao? Hết thảy bên ngoài đều 

là chư Phật Như Lai, chỉ có mình ta 

là phàm phu. Mười pháp giới đều là 

chư Phật Như Lai đại từ đại bi biến 

hiện ra cho ta xem, để cảnh tỉnh ta, 

để khuyến cáo ta. Trong Đàn Kinh, 

Lục Tổ dạy: “Nếu thật sự là người 

tu đạo chẳng nhìn thấy lỗi lầm của 

kẻ  khác”,  thế  gian  chẳng  có  lỗi 

lầm,  chỉ  thấy  lỗi  của  mình,  như 

16  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

vậy  mình  mới  có  thể  thành  tựu. 

Sợ  nhất  là  [ý  niệm]  “chính  mình 

chẳng  có  lỗi  lầm,  đều  là  lỗi  của 

người  khác”,  người  đó  là  chúng 

sanh trong địa ngục, đó chẳng phải 

là  người  thường.  Chúng  ta  nhất 

định phải biết “tôi có phải là chúng 

sanh trong địa ngục hay không?”, 

học Phật như vậy thì quý vị mới 

có tiến bộ, mới có tiến triển, mới 

không đến nỗi đọa lạc, trên đường 

Bồ Đề quý vị mới có thể thật sự 

đạt được pháp hỷ, mới đạt được lợi 

ích chân thật. 

 “Khi học Phật, 

 cả đời này đã

 được Phật, Bồ Tát

 an bài rồi, chúng ta

 cần gì phải lo lắng? 

 Nếu còn lo lắng thì

 Phật, Bồ Tát sẽ

 chẳng an bài” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       19



2.   Cổ  nhân  Trung  Quốc 

đã  nói  rất  hay:  “Ưu  phiền  khiến 

con  người  già  nua”,  con  người 

trở  nên  già  nua  [nhanh  hơn  bình 

thường]. Nói thật ra, ưu tư, phiền 

muộn  là  nhân  tố  hàng  đầu  làm 

cho con người già nua. Chúng ta 

phải  buông  xuống  những  chuyện 

phiền bực trong lòng, đó là những 

chuyện vướng bận, lo được lo mất, 

tất  cả  những  chuyện  phiền  bực 

trong lòng đều buông xuống, phải 

buông bỏ hết. Chúng ta nhất định 

phải biết trên thế gian này chẳng 

có chuyện gì đáng để chúng ta bận 

lòng hết, vì sao? Người trong thế 

gian chẳng thoát ra khỏi vận mạng, 

vận mạng đã định sẵn, chúng ta còn 

phải bận lòng, lo lắng nỗi gì? Khi 

20  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

học Phật, cả đời này đã được Phật, 

Bồ Tát an bài rồi, chúng ta cần gì 

phải lo lắng? Nếu còn lo lắng thì 

Phật, Bồ Tát sẽ chẳng an bài sẵn, 

vậy thì chúng ta phải phiền phức 

lắm, mọi chuyện đều phải tự mình 

bận tâm lo lắng, mệt chết luôn. Do 

vậy, hết thảy đều giao cho Phật, Bồ 

Tát, chúng ta chỉ cần ngoan ngoãn 

nghe lời dạy, mỗi ngày tụng kinh, 

mỗi  ngày  học  Phật  là  được,  hãy 

làm một đứa học trò ngoan. Phật, 

Bồ  Tát  là  người  đến  chăm  sóc 

chúng ta, chúng ta muôn vàn đừng 

vượt  ra  khỏi  quyền  hạn,  đừng  lo 

tới chuyện của các Ngài, như vậy 

thì chúng ta sẽ được đại tự tại. 

 “Nguyên nhân

 khiến cho chúng

 ta việc gì cũng không

 buông xuống được

 chính là vì ngu si

 chưa bị phá trừ” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       23

3.   Nói  theo  luật  nhân  quả, 

trong  cuộc  đời  mỗi  người  chúng 

ta, nói thật ra, số mạng quý vị đã 

được  định  trước,  chẳng  có  cách 

nào vượt khỏi vận mạng! Vì thế, 

đại  đa  số  con  người  khi  đi  xem 

tướng, quý vị thấy thầy tướng số 

đoán mạng rất chuẩn xác, người ta 

nói rành rọt quá khứ, hiện tại, vị lai 

chẳng sai chút nào, có thể thấy là 

đều đã được định sẵn! Quý vị đọc 

Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  sách  Liễu 

Phàm Tứ Huấn vô cùng hay, có thể 

khiến  quý  vị  khai  ngộ,  mới  hiểu 

vận mạng suốt đời của mỗi người 

đã định sẵn, “một miếng ăn, một 

hớp  uống,  không  gì  chẳng  được 

định trước”. Khổng tiên sinh đoán 

mạng  cho  Viên  Liễu  Phàm,  mỗi 

24  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

năm ông Viên thu nhập bao nhiêu 

tiền, phê đoán Bát Tự[1] rành rẽ, kết 

toán [chi thu] mỗi năm chẳng sai 

tí nào, chẳng nhiều hơn, chẳng ít 

hơn, trong mạng đã định sẵn rồi. 

Trong  mạng  đã  được  định  trước 

là có, sẽ luôn có. Trong mạng đã 

định  sẵn  không  có,  cầu  cách  nào 



[1]  Bát  Tự  còn  gọi  là  Tứ  Trụ  hoặc 

Tử Bình, là một cách đoán vận mạng dựa 

trên Thiên Can và Địa Chi của năm, tháng, 

ngày,  giờ  sanh,  đem  phối  hợp  Ngũ  Hành 

Âm Dương tương sanh, tương khắc để luận 

đoán. Quan niệm này đã có từ rất lâu đời, 

được bổ sung và hệ thống hóa bởi Lý Hư 

Trung vào đời Đường và Từ Tử Bình vào 

đời Ngũ Đại. Người có công hệ thống hóa 

cũng như bổ sung lý luận thấu đáo nhất là 

Từ Tử Bình nên môn này được gọi là Tử 

Bình Bát Tự từ đó. 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       25

cũng  không  được.  Vì  thế,  Viên 

Liễu Phàm tin vào vận mạng, vọng 

tưởng gì cũng chẳng cần nghĩ tới, 

vì  sao?  Trong  mạng  đã  định  sẵn 

rồi, ta có muốn cũng chẳng được! 

Trong  mạng  là  có  thì  ta  chẳng 

muốn cũng không được luôn! Coi 

như xong, đơn giản là chẳng nghĩ 

tới nữa! Tâm ông ta thanh tịnh, đắc 

Định rồi, mà cũng đắc Tam Muội. 

Ông ta và hòa thượng Vân Cốc hai 

người ngồi xếp bằng trong Thiền 

Đường suốt ba ngày ba đêm, trong 

tâm chẳng dấy lên một vọng tưởng 

nào!  Hòa  thượng  Vân  Cốc  thấy 

vậy bội phục vô cùng: Một người 

có công phu Thiền Định sâu như 

thế chẳng dễ có, ba ngày ba đêm 

ngồi  trên  bồ  đoàn  chẳng  dấy  lên 

26  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

một vọng tưởng nào! Do vậy, hết 

sức ca ngợi ông ta. Ông ta mới cho 

biết:  “Mạng  tôi  đã  được  Khổng 

tiên sinh đoán sẵn rồi, hết thảy đều 

biết”. Ông ta nói: “Tôi có suy tưởng 

cũng uổng công; nên đơn giản là 

chẳng  nghĩ  tới  nữa”.  Nghe  xong, 

thiền sư Vân Cốc cười ha hả: “Tôi 

ngỡ ông là thánh nhân, [nào ngờ] 

vốn là phàm phu”. Thánh nhân là 

công phu thành tựu, còn ông ta là 

phàm phu, tin tưởng nhân quả, coi 

như chẳng cần nghĩ tới, có nghĩ tới 

cũng uổng công, suy tưởng đều là 

vọng tưởng, cớ gì chính mình phải 

chịu khổ? Vì thế, chẳng nghĩ tới. 

Vì  thế,  ông  ta  chưa  phải  là  định, 

mà là hiểu rõ nhân quả. 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       27

Chúng  ta  phải  tin  sâu  nhân 

quả,  “một miếng ăn,  miếng uống 

đều  đã  định  sẵn”,  có  thể  tin  sâu 

chẳng  nghi  thì  tự  nhiên  có  thể 

buông xuống, sẽ dám buông xuống. 

Nhiều  người  chẳng  dám  buông 

xuống vì sợ nếu buông xuống hết 

tất  cả  thì  ngày  mai  phải  làm  sao 

đây? Cứ luôn nghĩ trước, nghĩ sau, 

chẳng chịu buông xuống triệt để. 

Ðây  là  vì  chẳng  hiểu  rõ  Sự  Lý, 

chẳng  sanh  khởi  lòng  tin.  Nhưng 

sự thật là buông xuống càng nhiều 

thì  thâu  hoạch  càng  nhiều.  Giàu 

sang từ đâu đến? Từ bố thí tài vật 

mà đến, đây là quả báo. Quả báo 

của bố thí pháp là thông minh trí 

huệ, quả báo của bố thí vô úy là 

khỏe mạnh, sống lâu, tóm lại càng 

28  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

bố thí thì được càng nhiều. 

Nếu  chẳng  thay  đổi  từ  tâm 

lý, hành vi thì niệm Phật sẽ chẳng 

được vãng sanh. Trong kinh nói rất 

rõ ràng, Tây Phương Cực Lạc thế 

giới là “nơi những người thiện nhất 

tụ hội”, nếu tâm hạnh của chúng ta 

chẳng thiện, làm sao có thể vãng 

sanh! “Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh”, 

tâm  thanh  tịnh  là  tâm  thiện  lành 

nhất. Hết thảy tai họa đều từ phiền 

não sanh khởi, đều từ vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  sanh  khởi; 

nếu tâm địa thanh tịnh, những tai 

nạn này sẽ tiêu trừ. Xa lìa hết thảy 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thì tâm mới được thanh tịnh. Trong 

kinh  Kim  Cang  có  dạy:  “Chẳng 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       29

chấp  vào  tướng,  như  như  bất 

động”.  “Chẳng  chấp  vào  tướng” 

tức  là  khi  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh 

giới bên ngoài chẳng bị dụ hoặc, đó 

gọi là “chẳng chấp tướng”. Ðương 

lúc tiếp xúc ngoại cảnh, nếu trong 

tâm chẳng khởi tham, sân, si, mạn, 

chẳng khởi vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, đó gọi là “chẳng động 

tâm”.  “Ngoài  chẳng  chấp  tướng, 

trong  chẳng  động  tâm”  là  tiêu 

chuẩn  của  tâm  thanh  tịnh.  Ngàn 

kinh vạn luận, vô lượng pháp môn 

đều giảng về việc này, đều hy vọng 

chúng ta đạt đến mức này. 

Nếu thật sự nhìn thấu (thấy 

thấu suốt), buông bỏ tự tư tự lợi, 

niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, trong 

30  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

kinh  Di  Ðà  nói:  “Niệm  từ  một 

ngày đến bảy ngày” sẽ được thành 

công. Những người y giáo tu hành 

xưa nay niệm Phật vãng sanh rất 

nhiều, phổ biến nhất là từ hai đến 

ba năm đều vãng sanh. Tại sao có 

người chẳng nhiều hơn bảy ngày, 

có người lại phải niệm hai ba năm? 

Người tin sâu nguyện thiết, thực sự 

niệm  đến  khi  mất  hết  những  tâm 

niệm tự tư tự lợi thì tự nhiên cảm 

ứng hiện tiền, công phu thành tựu. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  có 

nhiều người ra đi rất tiêu sái[2] tự 

tại,  chẳng  có  bịnh  khổ,  [làm  cho 

người  khác]  vô  cùng  hâm  mộ. 



[2] Tiêu sái nghĩa là nhàn hạ, chẳng 

vướng bận. 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       31

Tôi  thường  nhắc  nhở  mọi  người, 

chúng ta nhất định phải làm được. 

Nếu làm chẳng được thì trong lúc 

bịnh nặng, thân thể chịu sự sắp đặt 

của người khác, tự mình chẳng thể 

làm chủ, sẽ chẳng nắm chắc việc 

vãng  sanh,  thế  nên  bây  giờ  phải 

dự bị cho tương lai. Phương pháp 

tốt nhất là chẳng cần người khác 

chăm  sóc,  có  thể  biết  trước  ngày 

giờ  ra  đi,  muốn  đi  lúc  nào  thì  ra 

đi lúc đó. Nhất định phải hạ quyết 

tâm làm việc này cho bằng được 

thì đời này mới chẳng luống uổng. 

Những việc còn lại toàn là giả, chỉ 

có việc này là thật mà thôi. Chúng 

ta nói về “tự lợi”, đây mới thực sự 

là tự lợi. 

32  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

Cho dù rất thương mến con 

cái  và  người  thân  của  mình,  cái 

tâm phàm phu ấy cũng không thể 

gọi là từ bi, vì nó có chứa đựng tâm 

niệm khống chế, chiếm hữu trong 

đó. Mỗi khi khởi lên một tâm niệm 

gì đều muốn điều khiển, khống chế 

[muốn người ta làm theo ý mình], 

muốn chiếm lấy tất cả người, sự, 

và vật, như vậy là sai lầm. Sai ở 

chỗ  nào?  Ðức  Phật  dạy  chúng 

ta:  “Năng  sở  giai  không,  liễu  bất 

khả đắc” (năng và sở đều là không, 

trọn chẳng thể lấy được, có được). 

Trong  sáu  trăm  quyển  kinh  Bát 

Nhã, ba chữ “bất khả đắc” (không 

thể  lấy  được,  có  được)  đã  lập  đi 

lập lại trên ngàn lần, đó là muốn 

cho chúng ta ghi nhớ kỹ “bất khả 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       33

đắc” là chân tướng sự thật, nếu cứ 

tưởng tất cả có năng đắc, có sở đắc 

(có cái làm chủ thể để đạt được, có 

cái để mình lấy được), đó đều là 

ngu si, vô minh. 

Nếu  hiểu  thấu  tất  cả  pháp 

đều  không  thể  có  được,  năng  và 

sở  đều  không  thể  đạt  được  thì 

quý  vị  sẽ  giải  thoát.  Dùng  danh 

từ hiện nay để nói thì “giải thoát” 

tức là tâm lý không có ràng buộc, 

lo  lắng,  bận  bịu,  tâm  của  quý  vị 

được tự tại, buông xuống hết thảy 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Nguyên nhân khiến cho chúng ta 

việc gì  cũng  không  buông  xuống 

được  chính  là  vì  ngu  si  chưa  bị 

phá trừ, vẫn còn cho là “có năng 

34  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

đắc, có sở đắc”, trong tâm còn bị 

ràng buộc, còn lo âu, cho nên sống 

rất khổ sở, công phu tu học cũng 

không đắc lực. 

Do vậy đừng nên có tâm riêng 

tư, dục vọng, tâm niệm muốn chiếm 

hữu (chiếm đoạt), tâm niệm chiếm 

hữu  này  là  căn  bản  của  sanh  tử 

luân hồi, là nguồn gốc của hết thảy 

tội nghiệp; chúng ta phải nhổ trừ 

tội căn này. Tại sao chớ nên chiếm 

hữu? Phật dạy: “Hết thảy pháp đều 

không”, ngạn ngữ cũng nói: “Sanh 

chẳng mang đến, chết chẳng mang 

theo”, vậy thì tại sao có thể chiếm 

hữu  cho  được?  Ðây  là  nói  theo 

hiện tượng thô thiển, xét sâu hơn 

thì như Phật dạy: “Nhất thiết chư 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       35

pháp, nhân duyên sở sanh, vô hữu 

tự tánh, đương thể tức không, liễu 

bất khả đắc” (Hết thảy các pháp do 

nhân duyên sanh, chẳng có tự tánh, 

đương  thể  tức  không,  trọn  chẳng 

thể được). Không chỉ các vật ngoài 

thân chẳng thể được, mà ngay cả 

thân thể này cũng chẳng thể được. 

Chẳng  có  tâm  chiếm  lấy,  chiếm 

hữu những vật ngoài thân, đối với 

thân thể cũng chẳng có ý niệm là 

thân “của mình”, như vậy thì vấn 

đề sẽ được giải quyết. Lúc đó “Một 

niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật, 

niệm niệm tương ứng niệm niệm 

Phật”, quyết định sẽ sanh Tịnh độ. 

Ðó  là  giải  thoát,  ra  khỏi  lục  đạo 

luân hồi, ra khỏi mười pháp giới. 

36  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

Nguyên  nhân  khiến  cho 

người  đời  nay  niệm  Phật  không 

bằng người xưa cũng là vì không 

thể  “nhìn  thấu,  buông  xả”.  Chữ 

nhìn thấu (thấy thấu suốt) là trình 

độ hiểu rõ đối với trạng thái sanh 

hoạt hiện thực; nếu chúng ta không 

hiểu  rõ,  ham  mê  luyến  tiếc  thế 

gian thì đương nhiên sẽ không thể 

buông  xuống.  Cho  nên  quá  nửa 

những người niệm Phật vãng sanh 

là những người già bảy tám chục 

tuổi,  vì  họ  nhìn  thấy  nhiều,  từng 

trải nhiều, biết hết thảy những việc 

trong thế gian đều là hư ảo không 

thật, bất luận sống trong cảnh thuận 

hoặc nghịch, trải qua một thời gian 

dài sẽ chán chường, cảm thấy chán 

ghét  cuộc  sống,  không  muốn  ở 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       37

lại thêm nữa, đến lúc ấy sẽ buông 

xuống  hết,  đây  là  một  yếu  tố  rất 

quan trọng. Nếu cảm thấy thế gian 

này còn rất đẹp đẽ, vẫn còn muốn 

sống thêm vài năm nữa, thậm chí 

muốn sống thêm vài chục năm, vài 

trăm năm nữa, họ không thể buông 

xả, buông xuống thì công phu làm 

sao có thể đắc lực cho được! Phật 

pháp nói đến chuyện giác ngộ tức 

là giác ngộ việc này. 

 “Nếu chúng ta

 không buông xuống

 được, lòng tin không

 chân thật, tâm nguyện

 vãng sanh không thiết tha, 

 dù mỗi ngày niệm mười vạn

 câu Phật hiệu, cũng là như

 người xưa nói: “Hét bể

 cổ họng cũng luống

 công vô ích”” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       41

4.   Có  một  vị  đồng  tu  mới 

học  Phật  chưa  bao  lâu  nhìn  thấy 

những người đã tu lâu năm, niệm 

Phật  mấy  chục  năm  cũng  chưa 

vãng  sanh,  hỏi  họ  có  nắm  chắc 

mình sẽ vãng sanh hay không? Họ 

lắc đầu, cho nên vị đồng tu sơ học 

này mới thắc mắc và hỏi lão hòa 

thượng: “Mỗi ngày niệm Phật tại 

niệm  Phật  đường,  thậm  chí  mỗi 

ngày niệm Phật suốt hai mươi bốn 

tiếng đồng hồ, người như vậy có 

thể vãng sanh hay không?” 

Lão hòa thượng trả lời: “Tôi 

không  thể  nói  người  đó  không 

vãng sanh. Tôi cũng không thể nói 

người đó có thể vãng sanh”. 

Nguyên nhân là gì? Vì vãng 

42  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

sanh cần phải có hai điều kiện. 

Điều  kiện  thứ  nhất  là  lòng 

tin phải chân thật, tâm nguyện phải 

thiết tha, đó gọi là “chân Tín, thiết 

Nguyện”. 

Điều kiện thứ hai là: “Buông 

xuống vạn duyên”. 

Đầy  đủ  hai  điều  kiện  này 

chắc chắn được vãng sanh! Thiếu 

một trong hai điều kiện này chưa 

chắc vãng sanh được. 

Tuy  chúng  ta  có  lòng  tin 

chân  thật,  tâm  nguyện  thiết  tha 

muốn  vãng  sanh,  nhưng  trên  thế 

gian  này  vẫn  còn  nhiều  chuyện 

vướng  mắc  trong  lòng,  chưa 

buông xuống được, vậy thì không 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       43

thể vãng sanh. Cho nên chúng ta 

phải buông xuống! Người xưa nói 

“Tin  sâu,  Nguyện  thiết”,  đầy  đủ 

Tín-Nguyện-Hạnh nghĩa là nói rõ 

đã buông xuống hết rồi, như vậy 

thì mới được. Nhưng đối với con 

người hiện thời, nhất định phải giải 

thích rườm rà thêm một chút, nói 

rõ thêm vài câu: Nếu chúng ta đối 

với thế gian này còn lưu luyến, còn 

vương vấn, còn dính mắc, còn ân 

oán, thí dụ như: “Có người nào đó 

đối với tôi có ân, tôi còn chưa báo 

đáp. Người kia có thù hằn với tôi, 

tôi  chưa  trả  thù”,  như  vậy  thì  có 

vãng sanh được hay không? Không 

lẽ A Di Đà Phật sẽ đợi chúng ta đền 

ơn, báo thù xong rồi mới trở lại tiếp 

dẫn chúng ta hay sao, lẽ nào như 

44  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

vậy? Vì thế nhất định phải buông 

xuống hết những thứ thị phi, nhân 

ngã, danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, 

lục trần, trong tâm phải trống rỗng, 

mảy trần chẳng nhiễm. Sau đó, đầy 

đủ lòng tin chân thật, tâm nguyện 

thiết tha, người như vậy nhất định 

vãng sanh. Niệm Phật nhiều hay ít 

không thành vấn đề. 

Nếu  chúng  ta  không  buông 

xuống được, lòng tin không chân 

thật, tâm nguyện vãng sanh không 

thiết tha, dù mỗi ngày niệm mười 

vạn  câu  Phật  hiệu,  cũng  là  như 

người  xưa  nói:  “Hét  bể  cổ  họng 

cũng  luống  công  vô  ích”,  không 

phải  đã  nói  quá  rõ  ràng  rồi  sao? 

Người  như  vậy  không  thể  nào 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       45

vãng  sanh.  Đức  Thế  Tôn  trong 

Kinh  điển  đã  cảnh  cáo  chúng  ta: 

“Tiền tài, sắc đẹp, danh vọng, ăn 

uống, ngủ nghỉ là năm gốc rễ của 

địa  ngục”,  nếu  phạm  một  trong 

năm thứ này chúng ta sẽ không thể 

nào vãng sanh được. Nếu năm thứ 

này trọn đủ không sót một thứ nào, 

dù A Di Đà Phật muốn kéo cũng 

kéo không nổi, chúng ta còn có thể 

vãng sanh hay sao? Do vậy chúng 

ta  nhất  định  phải  chặt  đứt  những 

gốc rễ này, chướng ngại vãng sanh 

của chúng ta sẽ không còn nữa. 



 “Định nghiệp

 là gì? Tự mình

 làm tự mình chịu. 

 Có thể không lãnh

 nhận hay không? 

 Có thể. Khi ngộ rồi 

 không còn phải

 thọ nữa, khi mê

 vẫn phải thọ” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       49



5.   Trong  kinh  có  nói  Phật 

không  thể  chuyển  được  Định 

Nghiệp.  Định  nghiệp  là  gì?  Tự 

mình  làm  tự  mình  chịu.  Có  thể 

không  lãnh  nhận  hay  không?  Có 

thể,  khi  ngộ  rồi  không  còn  phải 

thọ nữa, khi mê vẫn phải thọ; cũng 

có nghĩa là người đã buông xuống 

thì không còn phải lãnh nhận nữa, 

chưa  buông  xuống  được  thì  phải 

lãnh  nhận.  Chúng  ta  phải  tự  hỏi 

chính mình tự tư tự lợi đã buông 

xuống  chưa?  Nếu  chưa  buông 

xuống  thì  vẫn  phải  thọ!  Tham, 

sân, si, mạn đã buông xuống hay 

chưa? Thị phi nhân ngã đã buông 

xuống  hay  chưa?  Chưa  buông 

xuống, những nghiệp chúng ta gây 

tạo đời này hoặc đời trước, thiện 

50  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

nghiệp nhất định có thiện quả, ác 

nghiệp nhất định có ác báo, chúng 

ta hết thảy đều phải lãnh nhận hết, 

chừng nào chúng ta giác ngộ, vừa 

giác ngộ, vừa hồi đầu sẽ khác hẳn. 

Giống như khi chúng ta nằm mơ 

vậy, trong mộng chúng ta còn có 

cảm nhận hay không? Trong mộng 

gặp chuyện vui sướng, chúng ta có 

lạc  thọ;  trong  mộng  gặp  tai  nạn, 

chúng ta có khổ thọ. Một khi tỉnh 

giấc sẽ không còn nữa! Chỉ là như 

vậy mà thôi, khi nào chúng ta từ 

trong mộng tỉnh dậy sẽ không còn 

phải lãnh nhận nữa. 

 “Phải tùy thuận, 

 phải thuận theo những

 vọng tưởng, phân biệt, 

 chấp trước của người

 khác và buông xuống

 vọng tưởng, phân biệt, 

 chấp trước của

 chính mình” 

HT. Tịnh Không 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       53

6.   Ngày  nay  chúng  ta  tu 

hành,  phiền  phức  ở  chỗ  nào?  Ở 

chỗ chúng ta thật sự có phân biệt, 

thật sự có chấp trước, vậy thì phiền 

quá, chưa buông xuống phân biệt, 

chấp  trước  của  chính  mình,  chưa 

buông  bỏ  được.  Phật  dạy  chúng 

ta  buông  xuống  là  buông  xuống 

những thứ này, buông xuống vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

chính  mình,  chẳng  phải  là  của 

người  khác.  Người  khác  thì  sao? 

Của người khác thì chúng ta phải 

tùy thuận, phải thuận theo những 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

của họ và buông xuống vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  của  chính 

mình. Trong sự tùy thuận đó, công 

đức đã thành tựu. Trong tùy hỷ đã 

54  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

có công đức, thành tựu Định-Huệ 

cho  chính  mình.  Vì  sao  phải  tùy 

thuận?  Vì  không  tùy  thuận,  cảnh 

giới tu học của chúng ta sẽ không 

thể nâng cao. Tùy thuận cảnh giới 

nhưng không khởi tham ái, vì sao 

không khởi tham ái? Chính mình 

không còn vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, vì không khởi tham ái 

thì cảnh giới chúng ta sẽ được nâng 

cao. Tùy thuận nghịch duyên, đối 

với  ác  cảnh  không  khởi  tâm  sân 

khuể, vì sao không sanh sân khuể? 

Vì chính mình đã không còn phân 

biệt,  chấp  trước,  cảnh  giới  của 

chính mình lại được nâng cao. 

 “Trí huệ thuận

 theo tâm lượng

 mà mở rộng, tâm

 lượng chúng ta càng

 rộng lớn, trí huệ

 chúng ta sẽ càng

 to lớn” 

HT. Tịnh Không 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       57

7.   Phật  dạy:  Trí  huệ  viên 

mãn  rốt  ráo  không  phải  chỉ  có 

chư  Phật  mới  có,  mà  hết  thảy 

chúng sanh đều đầy đủ, ai nấy đều 

không  thiếu,  hết  thảy  mọi  người 

đều  có.  Đã  có,  vì  sao  nay  chúng 

ta  lại  cảm  thấy  như  là  hoàn  toàn 

không có trí huệ, do nguyên nhân 

nào? Vì tâm lượng nhỏ nhoi, tâm 

lượng không rộng lớn, cho nên trí 

huệ chúng ta không thể hiện tiền. 

Trí huệ thuận theo tâm lượng mà 

mở rộng, tâm lượng chúng ta càng 

rộng lớn, trí huệ chúng ta sẽ càng 

to lớn. Chư thiên so với cõi người 

chúng ta trí huệ càng rộng lớn hơn, 

do đạo lý nào? Vì họ có tâm lượng 

lớn  hơn  chúng  ta.  Chư  thiên  Sắc 

Giới ngoại trừ tu Thiền Định, còn 

58  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

phải  tu  Tứ  Vô  Lượng  Tâm,  [tức 

là]  Từ  Bi  Hỷ  Xả,  cho  nên  tâm 

lượng của họ đương nhiên to lớn 

hơn chúng ta, trí huệ rộng lớn hơn 

chúng  ta.  Tâm  lượng  Thanh  Văn 

lớn hơn [chư thiên trong] cõi trời 

Sắc  Giới  và  Vô  Sắc  Giới.  Tâm 

lượng Bích Chi Phật lớn hơn A La 

Hán.  Tâm  lượng  Bồ  Tát  lớn  hơn 

hàng  Nhị Thừa. Tâm  lượng  càng 

lớn  thì  trí  huệ  từ  trong  bản  tánh 

chúng ta lại càng tỏ lộ nhiều hơn. 

Vì thế, chớ nên có tâm lượng nhỏ 

hẹp, tâm lượng hạn hẹp là mê! Cho 

tới  hàng  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn 

còn một phần pháp chấp chưa phá 

bỏ, vì thế, tâm lượng của họ không 

bằng Phật, tâm của Phật mới thật 

sự đạt đến viên mãn rốt ráo. Nếu 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       59

hiểu rõ sự thật này, chúng ta mới 

hiểu  rõ  việc  mở  rộng  tâm  lượng 

rất quan trọng! Bồ Tát tu hành dạy 

chúng  ta  xả,  bảo  chúng  ta  buông 

xuống,  xả  những  gì?  Nói  thật  ra, 

chính là xả cái tâm lượng nhỏ nhoi 

ấy,  xả  phân  biệt,  chấp  trước.  Hễ 

còn phân biệt, chấp trước thì tâm 

lượng  không  lớn;  khi  xả  hết  rồi 

mới là viên mãn Bồ Đề, tức là đạt 

đến Vô Thượng. 

 “Niệm Phật

 không thể vãng

 sanh là vì chúng

 ta vẫn còn có tranh

 giành, chúng ta vẫn

 còn đòi hỏi, còn

 tranh còn cầu thì

 chính mình chịu

 thiệt thòi, thiệt

 thòi quá lớn!” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       63

8.  Thông thường mỗi khi có 

tranh  chấp,  nhất  định  là  do  chấp 

trước  thành  kiến  của  mình,  tự 

cho mình là đúng. Nếu hai người 

đều  cho  là  mình  đúng  nên  mới 

có sự tranh chấp, nếu anh ấy cho 

là  đúng,  tôi  không  tự  nghĩ  mình 

là  đúng,  sẽ  không  có  chuyện  gì 

xảy ra. Họ tranh còn tôi nhường, 

tranh cãi chẳng còn dấy lên. Đánh 

nhau  thì  phải  do  hai  người  đánh 

đấm,  nếu  một  người  đánh,  một 

người  nhường,  chẳng  còn  đánh 

nhau  nữa!  Mắng  chửi  cũng  vậy, 

hai người chửi mắng nhau thì mới 

ầm ĩ, một người mắng, một người 

nhịn thì người kia không thể tiếp 

tục  chửi  mắng  nữa.  Từ  đây  cho 

thấy, hai người đánh lộn hoặc chửi 

64  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

mắng  nhau,  chứng  tỏ  hai  người 

ngang  hàng;  nếu  một  người  cao, 

một  người  thấp  sẽ  chẳng  thể  cãi 

nhau được. Người ở trình độ cao 

hơn sẽ nhường, sẽ không tranh cãi 

nữa.  Chỗ  này  chúng  ta  phải  học 

hỏi, hễ học được thì trong đời này 

sẽ có nhiều hạnh phúc. Khi chúng 

ta muốn cùng người khác cãi vả, 

tự mình phải sanh lòng hổ thẹn. Vì 

sao? “Tôi cũng giống như họ vậy”, 

không giống nhau thì làm sao cãi 

vả cho được! 

Vì  thế,  đừng  cho  mình  là 

đúng, đừng nghĩ rằng mình rất tài 

giỏi, chớ nghĩ mình là thông minh 

nhất,  [nếu  nghĩ]  như  vậy  sẽ  dẫn 

đến thị phi, sẽ dính vào nhiều việc 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       65

phiền  phức.  Giống  như  trong  xã 

hội hiện thời thường nói, chúng ta 

phải giữ lấy náu mình[3], như vậy 

mới là tốt! Chớ nên tranh cãi với 

kẻ khác. Nhất là khi học Phật, khởi 

sự từ đâu? “Chẳng tranh với người, 

chẳng  cầu  nơi  đời”.  Vô  tranh  vô 

cầu  là  buông  xuống  hết  thảy,  hết 

thảy đều không chấp trước, niệm 

Phật vãng sanh không còn chướng 

ngại.  Niệm  Phật  không  thể  vãng 

sanh là vì chúng ta vẫn còn có tranh 

giành,  chúng  ta  vẫn  còn  đòi  hỏi, 

còn tranh còn cầu thì chính mình 

chịu thiệt thòi, thiệt thòi quá lớn! 

Không thể vãng sanh thì vẫn phải 



[3] Náu mình có nghĩa là ẩn kín tài 

năng, không phô trương. 

66  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

tiếp tục trôi lăn trong lục đạo luân 

hồi, vậy thì phiền phức to lớn hay 

không?  Thiệt  thòi  quá  to  lớn,  vì 

thế, trước hết phải học “vô tránh” 

(không tranh). Một đệ tử đức Phật 

là  tôn  giả  Tu  Bồ  Đề  đối  với  hết 

thảy người, sự, vật đều chẳng tranh 

giành, đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

thường  khen  ngợi  Ngài,  Ngài  đã 

đắc Vô Tránh tam muội. Thế Tôn 

tán thán Ngài, biểu dương Ngài là 

khuôn mẫu, dạy chúng ta nên học 

theo Ngài, dụng ý là ở chỗ này. 

 “Chúng ta

 buông xuống

 một phần sẽ thấu

 hiểu một phần; chúng

 ta buông xuống hai

 phần sẽ thấu hiểu

 hai phần; buông

 xuống càng nhiều

 sẽ thấu hiểu

 càng nhiều

 hơn nữa” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       69

9.  Bát Nhã đích thực là phải 

đích  thân  chứng,  chứng  như  thế 

nào?  Tức  là  buông  xuống.  Khi 

buông  xuống,  chúng  ta  sẽ  biết 

rõ,  sẽ  hiểu  rõ.  Nếu  không  buông 

xuống,  dù  hết  thảy  chư  Phật  có 

dạy chúng ta thì vẫn như “gãi ngứa 

ngoài  giày”,  không  dễ  gì  thấu 

hiểu được. Chúng ta buông xuống 

một phần sẽ thấu hiểu một phần; 

chúng ta buông xuống hai phần sẽ 

thấu hiểu hai phần; buông  xuống 

càng nhiều, thấu hiểu càng nhiều 

hơn nữa. Vì thế, nhất định phải từ 

buông xuống mới thấy được hiệu 

quả,  đấy  gọi  là  Phật  pháp  chân 

chính.  Ví  như  chúng  ta  đọc  trọn 

khắp Tam Tạng mười hai bộ kinh, 

đọc đến thuộc lòng, có thể đọc làu 

70  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

làu  từ  phần  cuối  đến  phần  đầu, 

nhưng không thể buông xuống thì 

vẫn vô dụng, sự hiểu biết về Phật 

pháp  của  chúng  ta  chỉ  là  văn  tự 

ngoài da. Thật ra, có hiểu rõ văn 

tự hay không? Vẫn là chẳng hiểu 

văn tự! Cần phải thật sự đích thân 

chứng đến cảnh giới, sau đó, xem 

văn tự trong các kinh do đức Phật 

đã giảng, chúng ta mới thật sự hiểu 

được. Đây chính là chỗ khó khăn 

trong Phật pháp. Chỗ khó khăn này 

cũng chính là chỗ dễ dàng của Phật 

pháp, vì Phật pháp là pháp môn bất 

nhị, khó và dễ không hai. Vì sao 

nói  là  khó?  Không  buông  xuống 

sẽ  khó.  Học  hơn  mấy  trăm  năm, 

đọc thuộc Tam Tạng mười hai bộ 

kinh, nhưng chẳng lãnh hội, không 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       71

hiểu, không phải là khó hay sao? 

Tại sao nói là dễ? Buông xuống sẽ 

dễ dàng, đã thật sự buông xuống, 

dẫu chưa đọc một bộ kinh nào, như 

Lục Tổ Huệ Năng đại sư chưa từng 

đọc một bộ kinh nào, nhưng kinh 

gì  Ngài  cũng  đều  hiểu  hết,  [nên 

nói] là dễ. Do vậy khó hay dễ là ở 

chỗ nào? Chỉ là chịu buông xuống 

hay không mà thôi. 

 “Vì sao

 Phật dạy

 chúng ta buông

 xuống? Vì thật sự

 chúng ta không thể

 nào có được” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       75

10.  Kinh Vô Lượng Thọ có 

nói: “Ái bảo tham trọng, tâm lao 

thân khổ” (Tham ái sâu nặng, tâm 

mệt nhọc, thân khổ sở), chữ “ái” 

ở đây là tham ái, chúng ta tham ái 

vàng bạc, tiền tài, của cải thế gian, 

tâm  tham  lam  rất  sâu  nặng,  luôn 

tưởng rằng có thể giữ lấy, giữ chặt, 

thật ra, cái gì cũng không có được, 

đó chỉ là khởi vọng tưởng mà thôi. 

Người thế gian thường nói: “Sanh 

chẳng đem đến, chết chẳng mang 

theo”,  vì  chúng  ta  chưa  chết  nên 

vẫn  còn  muốn  giữ  chặt.  Thật  ra 

mỗi người chúng ta, mỗi buổi tối 

đều  phải  chết  một  lần.  Khi  ngủ 

say, cái thân này có bị khiêng đi, 

chúng ta đều chẳng biết, huống chi 

còn muốn giữ lấy vàng, bạc, châu 

76  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

báu!  Thế  gian  không  có  một  thứ 

chi là của mình, vì thế, không có 

một thứ chi có được, bao gồm cả 

thân thể chính mình đều không có 

được. Ngay cả thân thể còn không 

có được, huống chi vật ngoài thân! 

Do  vậy  chúng  ta  phải  giác  ngộ, 

nhất định phải mở rộng tầm nhìn, 

phải nhìn thấu, khi chúng ta thật sự 

buông xuống sẽ được đại tự tại, đó 

mới hạnh phúc khoái lạc thật sự. 

Vì  thế,  buông  xuống  là  lẽ  đương 

nhiên, phải buông xuống, vì sao? 

Chẳng  thể  có  được  [thứ  gì].  Nếu 

đã là [thứ gì cũng đều] không thể 

được,  vì  sao  không  chịu  buông 

xuống? Nếu có được, dù ta không 

buông  xuống  đi  nữa,  Phật  cũng 

vẫn gật đầu, vẫn tán thành, nhưng 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       77

dù chúng ta có nghĩ tưởng như thế 

nào đi nữa, tất cả đều là không, đều 

chẳng thể được, đều là trống rỗng! 

Vì  thế,  Phật  dạy  chúng  ta  buông 

xuống,  tuyệt  đối  là  đúng  đắn. Vì 

sao  Ngài  dạy  chúng  ta  buông 

xuống? Vì thật sự chúng ta không 

thể  nào  có  được.  Do  vậy,  người 

mê hoặc rất tội nghiệp, “tâm nhọc 

nhằn,  thân  khổ  sở”,  những  thứ 

chúng ta không thể có lại muốn có 

cho được, cho nên mới khổ! Thân 

lẫn tâm đều khổ. 

 “Mỗi tối lúc đi

 ngủ phải quán tưởng. 

 Quán tưởng như thế nào? 

 Đêm nay tôi ngủ trên

 giường này sẽ vãng

 sanh, tôi còn việc

 gì chưa buông

 xuống được?” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       81

11.   Buông  xuống  rất  khó. 

Tại sao chúng ta không thể buông 

xuống? Nguyên nhân là vì không 

nhìn  thấu.  Nhìn  thấu  là  như  thế 

nào? Chúng ta không thật sự hiểu 

rõ  chân  tướng  sự  thật  của  nhân 

sinh, chân tướng là gì? Kinh Kim 

Cang  dạy:  “Phàm  những  gì  có 

tướng đều là hư vọng”, “hết thảy 

pháp hữu vi như mộng, huyễn, bọt, 

bóng”. Đức Phật dạy chúng ta phải 

thường  quán  như  vậy.  Nói  đơn 

giản, Quán nghĩa là “nghĩ tưởng”. 

Chúng ta phải thường nghĩ gì? Tất 

cả hết thảy các pháp đều là không, 

đều là giả. Chúng ta hãy nghĩ về 

ngày hôm qua, hôm qua đã trôi qua, 

vĩnh viễn chẳng trở lại nữa. Nói tới 

hôm nay thì hôm nay cũng đã qua 

82  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

mất, thật sự là một giấc mộng. Đời 

người mấy mươi năm ngắn ngủi, 

chớp mắt đã trôi qua mất. Trẻ nhỏ 

còn  ngây  thơ,  không  biết  gì,  đến 

Tết rất vui mừng, náo nhiệt, chúng 

nó  thường  mong  Tết  đến,  nhưng 

mỗi năm phải rất lâu mới đến Tết. 

Còn người lớn, làm việc cực nhọc, 

hy vọng ngày tháng trôi qua chậm 

một chút, nhưng lại cảm thấy mỗi 

năm đều trôi qua rất nhanh. 

Đời người đúng là một giấc 

mộng, lão hòa thượng thường dạy 

các bạn đồng tu quán tưởng, phải 

quán như thế nào? Trước lúc đi ngủ 

và lúc thức dậy, chúng ta hãy suy 

nghĩ cặn kẽ lúc ngủ mê có khác gì 

đã chết rồi hay không? Lúc chúng 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       83

ta  ngủ  mê,  nếu  người  ta  khiêng 

thân thể chúng ta đi, chúng ta cũng 

không hay biết gì hết. Do vậy trên 

thế gian này có một vật gì là vật của 

chúng ta hay không? Đúng là ngay 

cả  thân  thể  này  cũng  không  phải 

của mình, còn thứ gì là của mình 

nữa? Có vật gì chúng ta có thể giữ 

chắc được, có thứ gì chúng ta có 

thể cất giữ được? Tất cả đều là giả 

tạm, đều là nhọc lòng lo lắng uổng 

công! Chúng ta thường gọi đó là 

“dụng tâm sai lầm”. Khi tỉnh giấc 

nghĩ lại giấc mộng đêm qua, nghĩ 

về  những  cảnh  giới  trong  mộng, 

sau đó lại nghĩ tới cảnh giới hiện 

tại có khác gì không? Nếu thường 

nghĩ như vậy, mỗi ngày đều nghĩ về 

chuyện này, đối với vạn sự vạn vật 

84  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

trong thế gian này tự nhiên chúng 

ta sẽ hiểu rõ, sẽ cảm thấy lợt lạt, sẽ 

chẳng chấp trước nặng nề nữa, sẽ 

chẳng tranh chấp nữa. Từ đó, sẽ có 

thể tùy duyên sống qua ngày, thật 

thà niệm Phật. 

[Trong một buổi giảng khác, 

lão hòa thượng có dạy quán tưởng 

trước  khi  ngủ  như  sau:  “Khi  đức 

Phật đến tiếp dẫn, trước hết Phật sẽ 

phóng quang gia trì quý vị, giúp quý 

vị nâng cao công phu lên gấp đôi. 

Quý vị hoàn toàn không có công 

phu  sanh  Phàm  Thánh  Đồng  Cư 

độ,  chuyện  gì  cũng  không  buông 

xuống, nhưng khi lâm chung phải 

buông xuống tất cả. Lúc lâm chung 

nếu  không  buông  xuống  thì  Tây 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       85

Phương Cực Lạc thế giới quý vị sẽ 

không có phần. Dù có nhiều người 

trợ niệm, nhưng quý vị không chịu 

đi, quý vị còn lưu luyến [con cái 

hoặc tài sản trên thế gian này], quý 

vị  vẫn  sẽ  tiếp  tục  luân  hồi  trong 

lục đạo, sẽ bỏ lỡ cơ hội vãng sanh 

trong đời này. Chớ nên không biết 

chuyện  này.  Do  vậy  lâm  chung 

phải buông xuống! 

Chuyện lâm chung này thật 

sự là rất khó, lúc bình thường phải 

luyện tập. Luyện tập như thế nào? 

Mỗi tối lúc đi ngủ phải quán tưởng. 

Quán tưởng như thế nào? 

Đêm nay tôi ngủ trên giường 

này sẽ vãng sanh, tôi còn việc gì 

chưa buông xuống được? 

86  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

Cái  gì  cũng  không  mang 

theo  được,  ngay  cả  thân  thể  này 

cũng không mang theo được. Mỗi 

đêm đều phải quán tưởng như vậy, 

dần dần sẽ trở thành một thói quen, 

đến lúc lâm chung nhất định sẽ có 

hiệu quả. 

Chẳng  có  gì  có  thể  mang 

theo được hết. Tài sản chẳng mang 

theo được. Quyền thế, địa vị chẳng 

mang theo được. Danh vọng, tiếng 

tăm,  lợi  dưỡng  chẳng  mang  theo 

được. Tình thân chẳng mang theo 

được. Trong tâm quý vị phải hiểu 

rõ.  Những  thứ  quý  vị  lưu  luyến 

hoàn  toàn  là  vọng  tưởng.  Nếu 

quý vị có thể tưởng, nếu tưởng là 

thiệt, quý vị còn có thể mang theo, 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       87

vậy thì cũng nên tưởng. Đằng này 

tưởng  cũng  vô  dụng,  hà  tất  phải 

tưởng!  Thời  thời  khắc  khắc  phải 

nghĩ  Phật  sẽ  đến  tiếp  dẫn,  tôi  sẽ 

đi theo Ngài, hết thảy mọi chuyện 

trên thế gian này tôi không màng 

tới,  những  chuyện  đó  chẳng  liên 

can gì với mình. Một khi tới Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, muốn gì 

được nấy, chẳng cần phải bận tâm 

gì hết. Vật gì tốt đẹp trên thế gian 

này quý vị cũng mang theo không 

được. Vật xấu nhất ở Cực Lạc thế 

giới cũng tốt hơn vật ở đây, không 

biết  là  tốt  hơn  bao  nhiêu  lần;  do 

vậy Cực Lạc thế giới đích thật rất 

hấp dẫn, quyến rũ.”]

 “Nếu chúng ta

 không buông xuống

 được, hãy coi những

 mục cáo phó này suốt

 nửa năm, xem thử

 chúng ta có buông

 xuống được hay

 không!” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       91

12.  Kinh Kim Cang dạy “hết 

thảy pháp hữu vi như mộng, huyễn, 

bọt  bóng”,  hết  thảy  các  pháp  thế 

gian và xuất thế gian chẳng có thứ 

nào chân thật. Lão hòa thượng nói 

lúc còn trẻ Ngài đã có một chút trí 

huệ,  trí  huệ  từ  đâu  đến?  Lúc  lão 

hòa  thượng  còn  chưa  học  Phật, 

mỗi ngày coi báo, trước hết là coi 

các mục cáo phó, coi hôm nay có 

người nào qua đời, trong số đó có 

người  già,  có  người  rất  trẻ,  thật 

đúng là “trên đường đến suối vàng, 

già cũng có mà trẻ cũng không ít”. 

Coi họ đã qua đời, lúc đến thế gian 

này họ đem theo cái gì, lúc ra đi họ 

mang theo được gì? Lúc tới trắng 

tay, lúc đi cũng tay trắng, một chút 

gì cũng không mang theo được, thế 

92  

     Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

gian  này  có  gì  đáng  tranh  giành, 

có  gì  đáng  mong  cầu?  Mỗi  ngày 

coi  báo,  coi  những  mục  cáo  phó 

này sẽ mở mang trí huệ, công phu 

niệm Phật sẽ đắc lực. Nếu chúng ta 

không buông xuống được, hãy coi 

những mục cáo phó này suốt nửa 

năm, xem thử chúng ta có buông 

xuống được hay không! 

Hết  thảy  đều  buông  xuống, 

tâm sẽ thanh tịnh, trong tâm trống 

rỗng,  chẳng  có  gì  hết.  Biết  được 

tiền  tài,  sắc  đẹp,  tiếng  tăm,  ăn 

uống,  ngủ  nghỉ,  ngũ  dục  lục  trần 

trong thế gian này đều là giả, đều 

là  một  giấc  mộng!  Ngay  bây  giờ 

chúng  ta  đang  nằm  mộng,  biết 

rằng  chúng  ta  đang  nằm  mộng. 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       93

Nếu không biết chúng ta đang nằm 

mộng,  coi  mộng  là  thật,  thì  ngày 

tháng đó sẽ rất đau khổ. Biết mình 

đang  nằm  mộng  sẽ  giống  như 

Phật, Bồ Tát du hý thần thông, có 

gì chẳng tự tại? Thật sự có thể tùy 

duyên,  thật  sự  có  thể  hằng  thuận 

chúng sanh, thành tựu đạo nghiệp 

của chính mình. Đạo nghiệp là gì? 

Tâm thanh tịnh là đạo nghiệp, vạn 

duyên buông xuống là đạo nghiệp. 

 “Thật sự phải

 buông xuống vạn

 duyên, một lòng nghĩ

 tới A Di Đà Phật, tôi

 gần chết rồi, tôi sẽ đi

 theo A Di Đà Phật. 

 Đó mới thật sự

 là tin Phật” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       97

13.  Lão hòa thượng thường 

khuyên các vị đồng tu thật sự niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, mỗi ngày lên giường 

ngủ,  nằm  trên  giường  niệm A  Di 

Đà  Phật,  cầu  A  Di  Đà  Phật  đến 

tiếp dẫn, ngày ngày mong mỏi A 

Di Đà Phật đến tiếp dẫn. Hôm nay 

đức Phật chưa tới, [tối mai tiếp tục 

cầu Phật đến tiếp dẫn]. Lúc mạng 

chung, A Di Đà Phật thật sự đến, 

chúng ta sẽ không sợ hãi, chúng ta 

sẽ vui mừng, điều chúng ta trông 

mong bấy lâu đến nay rốt cuộc đức 

Phật  cũng  đã  đến,  vui  mừng  hớn 

hở mà theo Ngài đi, chẳng có một 

chút gì sợ hãi, lo buồn. 

 “Người thật

 sự tu đạo nên

 dán chữ Chết

 trên trán, từng

 giờ từng phút

 nghĩ mình

 sắp chết” 

Ấn Quang đại sư

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       101

14.  Ấn Quang đại sư có một 

phương  pháp  vô  cùng  khéo  léo, 

Ngài  dạy  chúng  ta  hãy  thường 

nghĩ tới cái chết, Ngài nói người 

thật  sự  tu  đạo  nên  dán  chữ  Chết 

trên trán, từng giờ từng phút nghĩ 

mình sắp chết. Chúng ta sắp chết 

rồi, còn có chuyện gì chưa buông 

xuống được? Không buông xuống 

cũng  phải  buông  xuống.  Cả  đời 

Ngài  làm  gương,  hiện  nay  chúng 

ta  biết Tổ  Ấn  Quang  là  hóa  thân 

của Đại Thế Chí Bồ Tát, Ngài dạy 

chúng ta điều này, đối với chúng 

sanh đời Mạt pháp chắc chắn hữu 

hiệu.  Thường  nghĩ  tới  mình  sắp 

chết, mình còn tham cái gì? Mình 

còn lưu luyến cái gì nữa? Cho dù 

tham  muốn,  lưu  luyến  cũng  đều 

102       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

trống  không.  Danh  vọng,  tiếng 

tăm,  lợi  dưỡng,  tài  sắc,  tiếng 

khen, ăn uống, ngủ nghỉ, có cũng 

tốt mà không có cũng không sao, 

tâm chúng ta còn vướng bận nữa 

không? Thật sự phải buông xuống 

vạn duyên, một lòng nghĩ tới A Di 

Đà Phật, tôi gần chết rồi, tôi sẽ đi 

theo A Di Đà Phật. Đó mới thật sự 

là tin Phật. 

 “Chúng ta

 thương con cái, 

 chăm sóc con cái

 có thể chăm sóc tới

 bao giờ? Cho dù có

 thể chăm sóc suốt

 đời, đến đời sau

 có thể chăm

 sóc nữa hay

 không?” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       105

15.  Kinh A Di Đà nói “Không 

thể dùng ít thiện căn, phước đức, 

nhân duyên để được sanh cõi ấy”. 

Thiện căn của chúng ta quả thật là 

vô cùng sâu dầy, do vậy tự mình 

phải  biết,  phải  trân  quý.  Có  thể 

vãng sanh hay không là do trong 

đời  này  chúng  ta  có  chịu  buông 

xuống  hay  không,  buông  xuống 

được thì nhất định vãng sanh được. 

Không chịu buông xuống phải đợi 

tới  lần  sau,  nhưng  lần  sau  không 

biết sẽ phải trải qua bao nhiều đời, 

bao  nhiêu  kiếp,  rất  khó  biết.  Nói 

chung thì chúng ta sẽ vãng sanh, 

nhưng chúng ta phải biết đời này 

không vãng sanh được, sẽ phải trôi 

lăn trong lục đạo luân hồi, không 

biết phải luân hồi tới bao giờ, phải 

106       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

sanh tử bao lâu, phải chịu đau khổ 

tới chừng nào, rất oan uổng! Ngày 

tháng  trong  lục  đạo  chẳng  vui 

sướng  chút  nào,  chúng  ta  thật  sự 

giác ngộ thì phải buông xuống. 

Có  một  bạn  đồng  tu  hỏi 

lão hòa thượng, ông ta niệm Phật 

nhưng chẳng buông nổi tình thân, 

tình thương con cái buông xuống 

không  nổi,  cứ  vướng  bận  trong 

lòng, chẳng thể nào sánh với Phật 

được; con cái quá thân thiết, Phật 

không thân thiết bằng con cái! Vì 

ông  có  nghe  băng  giảng  của  lão 

hòa  thượng,  Ngài  dạy  nhất  định 

phải buông xuống, nhất định phải 

thay đổi, nhưng phải làm sao mới 

thay đổi được? 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       107

Lão hòa thượng dạy: “Chúng 

ta  thương  con  cái,  chăm  sóc  con 

cái  có  thể  chăm  sóc  tới  bao  giờ? 

Cho dù có thể chăm sóc suốt đời, 

đến đời sau có thể chăm sóc nữa 

hay  không?  Đời  sau  là  hết  rồi, 

mỗi người đi một ngả, đời sau có 

gặp con mình cũng không nhận ra 

được”. 

Do vậy, chúng ta chăm sóc 

con cái chỉ trong một thời gian rất 

ngắn, không thể nào chăm sóc đời 

này qua đời khác được. Nếu không 

thể thì tình thương đó là giả, chẳng 

phải thiệt. Như thế nào mới thật sự 

thương  yêu  con  cái,  như  thế  nào 

mới là thiệt? Vãng sanh Cực Lạc 

thế  giới.  Khi  vãng  sanh  Cực  Lạc 

108       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

thế giới, chúng ta sẽ có thiên nhãn 

thông,  thiên  nhĩ  thông,  tha  tâm 

thông,  thần  túc  thông.  Bất  luận 

nguời nhà quyến thuộc của chúng 

ta sanh tới cõi nào, chúng ta đều có 

thể biết rõ ràng, họ nói chuyện gì 

chúng ta đều có thể nghe rõ ràng, 

họ nghĩ gì chúng ta cũng biết rõ, 

được vậy mới có thể chăm sóc cho 

họ mãi mãi, đó mới là thật, thật sự 

quan tâm, thật sự thương yêu chăm 

sóc. 

Nếu  chúng  ta  thật  sự  quan 

tâm,  thật  sự  thương  yêu,  thật  sự 

hiếu  thuận,  thì  phải  vãng  sanh 

tới  Cực  Lạc  thế  giới.  Nếu  không 

sanh tới Cực Lạc thế giới, có hiếu 

thuận cha mẹ cũng chỉ được một 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       109

đời, đời sau cha mẹ luân hồi trong 

lục  đạo,  sanh  đến  cõi  nào  chúng 

ta không làm sao biết được. Phải 

bó  tay  thôi!  Do  vậy  tuy  có  tâm 

[hiếu thuận cha mẹ], nhưng chúng 

ta không có trí huệ, không có khả 

năng, chẳng giúp gì được. Nếu thật 

sự hiểu được những chân tướng sự 

thật này, chúng ta nhất định phải 

vãng  sanh  Cực  Lạc  thế  giới.  Chỉ 

có  vãng  sanh  thì  mới  có  thể  giải 

quyết  vấn  đề  này.  Do  vậy,  trước 

mắt chúng ta chuyện gì cũng phải 

nhịn, phải nhẫn nại, tạm thời phải 

buông  xuống,  đừng  tham  ái.  Khi 

sanh tới Cực Lạc thế giới, chúng 

ta  mới  có  thể  quan  tâm.  Do  vậy, 

trước hết phải buông xuống rồi sau 

đó mới nhấc lên, chúng ta mới có 

110       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

thể thật sự chăm sóc [cha mẹ, con 

cái, thậm chí] hết thảy chúng sanh. 

 “Khi duyên tụ

 đừng vui mừng, đó

 là giả mà. Lúc duyên

 tán cũng đừng bi ai, 

 duyên tán là bình

 thường, vốn là

 như vậy, đều

 do duyên” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       113

16.   Chúng  ta  thường  suy 

nghĩ lung tung, nghĩ đông nghĩ tây, 

lo được lo mất, tất cả đều là vọng 

tưởng,  chấp  trước.  Chẳng  biết 

những vọng tưởng, chấp trước ấy 

đều chẳng chân thật, chẳng có một 

thứ nào thiệt cả, phải thật sự giác 

ngộ điều này. Thật sự giác ngộ, thật 

sự hiểu rõ, chúng ta mới chịu buông 

xuống. Buông xuống được sẽ giác 

ngộ, tâm sẽ thanh tịnh. Không chỉ 

hết  thảy  pháp  trên  thế  gian  đều 

“liễu bất khả đắc” (đều không thể 

đạt được), ngay cả thân này cũng 

không thể được. Nếu thân là có thể 

đạt được thì tại sao nó cứ suy yếu 

hoài, tại sao bị bịnh? Nếu thân thể 

này là thật thì năm nào cũng phải 

mười  tám  tuổi  hoài,  trường  sanh 

114       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

bất lão thì mới là thật. Mỗi ngày 

thân này đều luôn biến đổi, đâu có 

gì là thật. Chẳng có thứ gì là thật 

hết. Con người tiếp xúc với nhau, 

người  tiếp  xúc  với  thế  gian  phải 

biết đến chữ “Duyên”. Duyên tụ, 

duyên tán, hết thảy đều vô thường. 

Khi duyên tụ đừng vui mừng, đó là 

giả mà. Lúc duyên tán cũng đừng 

bi  ai,  duyên  tán  là  bình  thường, 

vốn là như vậy, đều do duyên. Cho 

nên Phật pháp nói thế giới này là 

“duyên sanh pháp”, [tức là] pháp 

do nhân duyên sanh khởi. Phàm là 

pháp  do  nhân  duyên  sanh  sẽ  đều 

chẳng chân thật, do vậy, [kinh Kim 

Cang có câu] “phàm những gì có 

hình  tướng  đều  là  hư  vọng”,  đây 

là đức Phật giải thích rõ ràng chân 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       115

tướng sự thật cho chúng ta. Chúng 

ta phải hiểu rốt ráo chân tướng này, 

chính mình phải thành tựu trí huệ 

viên mãn. Làm thế nào mới thành 

tựu trí huệ viên mãn? Vãng sanh 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là 

phương  pháp  nhanh  chóng  nhất, 

ngắn gọn nhất để hiểu rõ triệt để 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh. 

 “Chúng ta niệm

 Phật ở đây, mục

 đích niệm Phật là

 cầu vãng sanh, căn

 nhà này đột nhiên

 bốc cháy, hoặc là một

 trận động đất lớn xảy

 ra, chúng ta liền mau

 chạy ra ngoài để lánh

 nạn, đó là Tín-Nguyện

 hoàn toàn không có!” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       119

17.   Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải 

dạy  “Nếu  không  có  Tín-Nguyện, 

dù trì danh hiệu đến mức gió thổi 

không lọt, mưa rơi không thấm như 

tường đồng vách sắt thì cũng không 

có lẽ nào được vãng sanh. Người 

tu Tịnh nghiệp chớ nên không biết. 

Đại Bổn A Di Đà Kinh cũng dạy 

phát Bồ Đề tâm là điều trọng yếu, 

cũng  giống  như  kinh  này”.  Đoạn 

này vô cùng quan trọng, chúng ta 

phải  thường  phản  tỉnh,  tự  mình 

thật sự có Nguyện hay không, có 

thật sự Tin hay chưa? Thật sự có 

Nguyện,  lúc  bình  thường  miệng 

nói vậy, chứ thật sự thì chưa hẳn 

vậy, vì sao? Giả sử lúc có tai nạn 

khủng khiếp xảy ra, vẫn còn lo đến 

mạng  sống,  còn  chưa  chịu  ra  đi, 

120       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

đó  là Tín  và  Nguyện  đều  có  vấn 

đề. Thí dụ như chúng ta niệm Phật 

ở đây, mục đích niệm Phật là cầu 

vãng sanh, căn nhà này đột nhiên 

bốc  cháy,  hoặc  là  một  trận  động 

đất lớn xảy ra, chúng ta liền mau 

chạy  ra  ngoài  để  lánh  nạn,  đó  là 

Tín-Nguyện hoàn toàn không có! 

Lúc bình thường nói phát nguyện 

muốn  cầu  vãng  sanh,  đến  lúc  đó 

đều là giả, hoàn toàn là giả. Do vậy 

đó là công phu, phải coi chân tâm 

của chúng ta. 

Lúc  một  người  khởi  chân 

tâm, họ sẽ thật sự như như chẳng 

động [họ sẽ nghĩ]: “Thiệt là đúng 

lúc,  cơ  hội  đã  đến,  cơ  hội  vãng 

sanh đã đến, một lòng một dạ niệm 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       121

Phật  hăng  hái  thêm  nữa”,  người 

đó  sẽ  vãng  sanh.  Do  vậy, Tín  và 

Nguyện  chẳng  dễ!  Đừng  nghĩ 

quá  đơn  giản.  Tự  mình  chúng  ta 

cố gắng phản tỉnh, kiểm điểm coi 

Tín-Nguyện  của  mình  được  mấy 

điểm? Sợ rằng đều không đủ điểm. 

Do vậy, trong mỗi niệm chúng ta 

phải  đem  thân  tâm  thế  giới  thảy 

đều buông xuống, niệm niệm đều 

cầu sanh Tịnh độ. Lúc gặp cơ hội 

liền nắm lấy, vui mừng mong vãng 

sanh, không mong lưu lại thế giới 

Sa Bà này thêm một ngày nào nữa. 

Thế gian này quá khổ, có gì đáng 

lưu luyến đâu? Đây là điều chúng 

ta phải nên giác ngộ. 

 “Nhà cửa, tiền

 bạc, tài sản của

 chúng ta bị kẻ khác

 xâm chiếm, bị kẻ khác

 đoạt mất, chúng ta có

 bận lòng lo lắng hay 

 không? Người thật sự

 có Tín-Nguyện-Hạnh

 sẽ không bận lòng

 lo lắng” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       125

18.  A Di Đà Phật thật sự hộ 

niệm chúng ta. Hết thảy chư Phật 

đều tôn kính, ngưỡng mộ A Di Đà 

Phật, đúng như câu: “Quang trung 

cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”. 

Nếu chúng ta là học trò ngoan của 

đức  Phật A  Di  Đà,  là  đệ  tử  chân 

chánh tự nhiên sẽ được chư Phật 

hộ  niệm.  Do  vậy  chúng  ta  đâu 

cần  phải  bận  tâm  gì  nữa,  còn  có 

gì không buông xuống được. Nhà 

cửa, tiền bạc, tài sản của chúng ta 

bị kẻ khác xâm chiếm, bị kẻ khác 

đoạt mất, chúng ta có bận lòng lo 

lắng hay không? Người thật sự có 

Tín-Nguyện-Hạnh  sẽ  không  bận 

lòng lo lắng. Đức Phật dạy chúng 

ta  buông  xuống,  đây  đúng  là  lúc 

phải nên buông xuống. Lúc không 

126       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

bị  người  ta  chiếm  đoạt,  chúng  ta 

còn  chưa  buông  xuống  nổi.  Một 

khi  bị  người  ta  chiếm  đoạt,  tốt 

quá, một lòng niệm Phật, chuyện 

gì  cũng  chẳng  còn  nữa,  như  vậy 

không  phải  là  một  tăng  thượng 

duyên tốt đẹp hay sao? Họ đã giúp 

cho  tôi,  đã  giúp  tôi  tiến  cao  hơn 

một bậc. Tôi muốn tiến lên nhưng 

chưa được, họ đã nâng tôi lên rồi. 

Không những chúng ta không hận 

những  người  chiếm  đoạt  tài  sản 

mình, ngược lại, chúng ta còn phải 

cảm ân, cảm kích họ. Nếu chẳng 

có họ, chúng ta rất khó xả. Họ ép 

chúng  ta  không  xả  cũng  không 

được. Chúng ta vừa xả liền bước 

thêm một bước gần đức Phật A Di 

Đà,  tự  tại  biết  bao,  lẽ  nào  không 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       127

vui mừng cho được! Chúng ta hãy 

nghĩ  thêm,  “vạn  vật  đều  mang 

theo  không  được,  chỉ  có  nghiệp 

theo mình mà thôi”, đến lúc chúng 

ta hấp hối, có một thứ nào có thể 

mang  theo?  Đúng  là  một  thứ  gì 

cũng không mang theo được. Đợi 

tới  lúc  lâm  chung  mới  xả  sẽ  khó 

lắm, chi bằng bây giờ xả hết có tốt 

hơn không? Xả hết sạch sành sanh. 

 “Lúc người

 ta chết, nếu

 niệm cuối cùng

 là niệm A Di Đà

 Phật thì họ sẽ vãng

 sanh. Nhưng khi bị

 đụng xe, phần đông

 là kinh hoàng, hoảng

 hốt, trong tâm vừa

 hốt hoảng liền bấn

 loạn, quên mất

 A Di Đà Phật” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       131

19.   Nói  thật  ra,  công  phu 

niệm  Phật  thành  tựu  được  hay 

không then chốt ở chỗ chúng ta có 

thể buông xuống hay không? Chỉ 

cần  chúng  ta  chịu  buông  xuống, 

không có một ai chẳng thành tựu; 

phàm những người không thành tựu 

đều là người chẳng buông xuống 

nổi! Không thể buông xuống danh 

vọng, tiếng tăm, lợi dưỡng, tham 

ái ngũ dục lục trần, không buông 

nổi; còn một thứ nữa là gì? Không 

chịu xả mạng, tham sống sợ chết, 

buông  xuống  không  nổi,  chuyện 

này không có cách nào hết, công 

phu của chúng ta chắc chắn không 

đắc lực. Công phu đắc lực chẳng 

có gì khác, bí quyết chính là buông 

xuống, chuyện này quan trọng hơn 

132       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

bất cứ chuyện gì khác. Nhất định 

phải hiểu rõ trên thế gian này cái 

gì cũng đều giả hết, chẳng có một 

thứ gì chúng ta có thể mang theo 

được. Hơn nữa, chúng ta phải biết 

đời người vô thường, dù thân thể 

rất khỏe mạnh, hiện nay thế gian 

này tai họa ngang trái quá nhiều, 

tức là những tai nạn ngoài ý muốn 

quá  nhiều,  chúng  ta  có  thể  bảo 

đảm  chính  mình  không  gặp  phải 

hay không? Khi gặp chuyện ngoài 

ý  muốn,  chúng  ta  liền  tay  chân 

cuống quýt, đó cũng là ma chướng. 

Nếu không có công phu chân thật, 

bị chết khi gặp tai nạn đều không 

thể vãng sanh. Thí dụ như chết khi 

bị đụng xe, trong một tích tắc đó, 

người  ấy  có  niệm A  Di  Đà  Phật 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       133

hay không? Lúc người ta chết, nếu 

niệm cuối cùng là niệm A Di Đà 

Phật  thì  họ  sẽ  vãng  sanh.  Nhưng 

khi bị đụng xe, phần đông là kinh 

hoàng,  hoảng  hốt,  trong  tâm  vừa 

hốt hoảng liền bấn loạn, quên mất 

A Di Đà Phật, duyên với A Di Đà 

Phật  bị  cắt  đứt,  tùy  theo  nghiệp 

lực đi đầu thai, tự mình không làm 

chủ  được.  Niệm  Phật  vãng  sanh 

là chính mình làm chủ được. Hãy 

thử nghĩ lúc lâm chung chúng ta có 

thể làm chủ được hay không? Khi 

tai nạn to lớn xảy ra, tự mình có 

làm chủ được hay không? Chúng 

ta cứ nắm chặt câu A Di Đà Phật 

trong  tâm,  không  kinh  sợ,  không 

hoảng hốt, dẫu tai nạn bất ngờ xảy 

ra cũng không sợ hãi. 

134       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật



Có bạn đồng tu hỏi lão hòa 

thượng:  “Nếu  thế  chiến  thứ  ba 

bùng  nổ,  chiến  tranh  nguyên  tử, 

chiến tranh hóa học xảy ra, chúng 

con phải làm thế nào? Chúng con 

đi đâu lánh nạn?” Lão hòa thượng 

dạy chẳng cần phải trốn tránh, dù 

bom nguyên tử nổ, chúng ta phải 

chuẩn bị tâm lý như thế nào? Giống 

như coi đốt pháo bông vậy, không 

sợ  hãi,  nhất  tâm  niệm  A  Di  Đà 

Phật cầu sanh Tịnh độ, chắc chắn 

sẽ được vãng sanh, cần gì phải tìm 

chỗ đi lánh nạn? Chẳng cần! Ngạn 

ngữ  cổ  xưa  của  Trung  Quốc  có 

câu “tại kiếp nan đào”, nghĩa là nếu 

trong  vận  mạng  của  chúng  ta  có 

kiếp nạn ấy, chúng ta muốn tránh 

cũng chẳng tránh khỏi. Đức Phật 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       135

dạy chúng ta một phương pháp có 

thể  trốn  thoát,  đừng  sợ  hãi,  hãy 

nhất tâm bất loạn niệm Phật vãng 

sanh, phương pháp này vô cùng kỳ 

diệu! Phương pháp này giống như 

Tâm kinh đã nói “độ hết thảy khổ 

ách”, Tín niệm như vậy chắc chắn 

chẳng  thua  Quán Tự Tại  Bồ Tát, 

Ngài  có  Bát  Nhã  Ba-La-Mật-Đa, 

chúng ta không sợ hãi, không kinh 

hoảng,  Tín-Nguyện-Trì  danh  cầu 

sanh Tịnh độ, đó chính là Bát Nhã 

Ba-La-Mật-Đa.  Trong  cuộc  sống 

thường ngày, chúng ta chẳng có tơ 

hào lưu luyến, trên thế gian này hết 

thảy mọi thứ chúng ta đều chẳng 

có, chúng ta không có tâm mong 

cầu gì hết. Tức là chúng ta chẳng 

có tơ hào tham luyến gì hết, hoàn 

136       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

toàn buông xuống hết, đó gọi là gì? 

Đó  là  công  phu  niệm  Phật  thành 

phiến.  Chỉ  cần  có  một  mảy  may 

chưa buông xuống được, công phu 

đó có vấn đề, vì sao? Đến lúc có tai 

nạn nguy cấp xảy ra, lúc gặp nguy 

cấp, mảy may chưa buông xuống 

được ấy sẽ là điểm chí mạng của 

chúng  ta.  Chúng  ta  buông  xuống 

không nổi, chúng ta bỏ lỡ cơ duyên 

vãng sanh Tịnh độ trong đời này, 

vô cùng đáng tiếc! 

 “Tâm hiện

 nay không

 điên đảo, lúc

 lâm chung Tâm

 cũng sẽ không

 điên đảo” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       139

20.   Pháp  sư  Viên  Anh  có 

nói mấy câu rất quan trọng: “Nếu 

người  niệm  Phật  kiêm  tu  Phước-  

Huệ và có Tịnh nguyện, lâm chung, 

tự nhiên tâm chẳng điên đảo, tâm 

quy hướng Tịnh độ”. Ngài tự xưng 

là chủ nhân của Tam Cầu đường, 

[Tam Cầu là] cầu Phước, cầu Huệ, 

cầu sanh Tịnh độ. “Cầu Phước và 

cầu  Huệ  giúp  cầu  sanh  Tịnh  độ, 

cao  chứng  thượng  phẩm”.  Mấy 

câu này chính là pháp sư Viên Anh 

hiện thân thuyết pháp. Cả đời Ngài 

chú  trọng  kinh  Lăng  Nghiêm, 

nhưng  hành  trì  Di  Đà.  Lúc  ban 

đầu,  Ngài  nghiên  cứu  kinh  Lăng 

Nghiêm,  đến  cuối  cùng  tâm  quy 

hướng Tịnh độ. Gian nhà Ngài ở 

được gọi là Tam Cầu đường (ngôi 

140       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

nhà có ba chuyện mong cầu). Phần 

trước  của  cuốn  Yếu  Giải  Giảng 

Nghĩa có ảnh của Ngài, và một đôi 

liễn:  “Cầu  Phước,  cầu  Huệ,  cầu 

sanh Tịnh độ”, ba điều mong cầu. 

Giống như trong kinh [Di Đà] đã 

nói: “Không thể dùng ít thiện căn, 

phước  đức,  nhân  duyên  để  được 

sanh cõi ấy”, cùng một ý nghĩa. 

Người niệm Phật phải kiêm 

tu Phước-Huệ. Phước là gì? Huệ là 

gì? Chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ. Tâm thanh tịnh là Phước, trong 

tâm  chúng  ta  có  rất  nhiều  vướng 

bận, đó không phải là Phước. Do 

vậy, chúng ta phải biết phước báo 

không  phải  là  ngũ  dục,  lục  trần, 

chẳng phải là “tiền tài, sắc đẹp, danh 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       141

vọng, ăn uống, ngủ nghỉ”, những 

thứ ấy chẳng thể nào mang theo, 

chỉ gây thêm rắc rối cho chúng ta, 

chẳng đem lại ích lợi gì cả. Do vậy, 

trong kinh đức Phật dạy: “Tiền tài, 

sắc đẹp, danh vọng, ăn uống, ngủ 

nghỉ là năm cội rễ của địa ngục”, 

chẳng phải là chuyện tốt, nhất định 

phải giác ngộ. Phước báo là thân 

tâm thanh tịnh, tại sao? Được vậy 

thì tâm chúng ta mới không điên 

đảo. Tâm hiện nay không điên đảo, 

lúc lâm chung Tâm cũng sẽ không 

điên đảo. Huệ là gì? Huệ là có thể 

nhìn thấu, Phước là có thể buông 

xuống. Nhìn thấu buông xuống là 

Phước-Huệ. Tịnh nguyện là có đầy 

đủ Tín-Nguyện-Hạnh, đầy đủ tam 

tư lương. 

142       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

Chúng ta đừng thấy hai chữ 

Phước-Huệ  liền  nghĩ  Phước  là 

phước báo, tiền bạc của cải nhiều là 

có phước báo; Huệ là thông minh, 

vậy  thì  chúng  ta  phải  học  nhiều 

thứ, nghĩ vậy là hoàn toàn sai lầm. 

Thật  ra,  Phước  là  buông  xuống, 

buông xuống liền có phước, nhìn 

thấu  liền  có  Huệ,  đó  là  Phước-

Huệ thật sự. Đích thực có thể giúp 

chúng ta giải quyết vấn đề lớn, vấn 

đề lớn là vấn đề đời đời kiếp kiếp 

chưa  từng  giải  quyết  xong.  Đời 

này chúng ta có thể giải quyết, do 

vậy, Phước-Huệ đó không thể nghĩ 

bàn! Người đó sẽ được tự tại, hạnh 

phúc,  hưởng  thụ,  tức  là  thân  tâm 

thanh tịnh, thân tâm vô sự là người 

có Phước-Huệ hạng nhất trong thế 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       143

gian và xuất thế gian. Lão pháp sư 

Viên Anh làm gương, thị hiện cho 

chúng ta. 

 “Chuyện tốt

 chẳng bằng

 không có chuyện

 gì xảy ra, phải ghi

 nhớ câu này! Chuyện

 tốt nhất trong thế

 gian là có công

 phu niệm

 Phật” 

HT. Tịnh Không 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       147

21.  Lúc chúng ta niệm Phật 

phải  nhớ  rõ  “Tâm  như  Phật”, 

[nghĩa là] Tâm của chúng ta giống 

như  Tâm  Phật.  Tâm  Phật  là  tâm 

như thế nào? Đó là Tâm thanh tịnh, 

Tâm bình đẳng, Tâm giác ngộ, giác 

mà không mê. Cho nên lúc chúng 

ta  niệm  Phật, Tâm  chúng  ta  phải 

thanh  tịnh,  phải  bình  đẳng,  phải 

giống như Tâm Phật, thân tâm và 

thế giới thảy đều buông xuống. Các 

pháp thế gian hết thảy tùy duyên 

là được rồi, đừng phan duyên. Vì 

phan  duyên  Tâm  sẽ  chẳng  thanh 

tịnh, sẽ chẳng bình đẳng. Chuyện 

tốt  chẳng  bằng  không  có  chuyện 

gì  xảy  ra,  phải  ghi  nhớ  câu  này. 

Chuyện tốt nhất trong thế gian là 

có  công  phu  niệm  Phật,  thật  sự 

148       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

có thể buông xuống hết thảy thân 

tâm thế giới, chắc thật niệm câu A 

Di Đà Phật này. Người như vậy là 

người  làm  chuyện  tốt  mỗi  ngày, 

làm  chuyện  tốt  hạng  nhất.  Cũng 

tức  là  buông  xuống  hết  thảy  vạn 

duyên, cầu sanh Tịnh độ, chuyên 

niệm A Di Đà Phật, đó gọi là thật 

sự  giác  ngộ.  “Nhìn  thấu,  buông 

xuống”  là  tu  Phước-Huệ  hạng 

nhất. Cho nên Tâm phải giống như 

Tâm Phật, Nguyện phải giống như 

Nguyện của Phật. 

 “Chúng ta phải

 giác ngộ, đời này

 chúng ta phải vãng

 sanh là chuyện quan

 trọng bậc nhất, mọi

 chuyện khác đều

 không quan

 trọng” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       151

22.  Người thợ vá nồi, đệ tử 

của  pháp  sư  Đế  Nhàn  niệm  Phật 

ba  năm  bèn  vãng  sanh,  tuyệt  đối 

chẳng  phải  là  mạng  của  ông  ta 

chỉ  còn  ba  năm.  Công  phu  của 

ông  thành  thục,  thọ  mạng  bỏ  đi, 

chẳng cần nữa nên ông vãng sanh, 

tự  tại,  thong  dong  biết  bao.  Ông 

chưa từng đi học, chưa từng nghe 

kinh,  chuyện  gì  cũng  chẳng  biết. 

Lão  pháp  sư  Đế  Nhàn  chỉ  dạy 

ông buông xuống vạn duyên, nhất 

tâm niệm câu “Nam Mô A Di Đà 

Phật”,  niệm  mệt  bèn  nghỉ  ngơi, 

nghỉ khỏe rồi niệm tiếp. Lão pháp 

sư dạy cứ niệm riết như vậy, sau 

này  nhất  định  sẽ  có  lợi  ích.  Ông 

cũng chẳng hỏi lợi ích gì, sư phụ 

dạy ông niệm như thế nào, ông bèn 

152       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

niệm như vậy, sốt sắng làm theo. 

Niệm được ba năm ông biết trước 

giờ  mất,  đứng  vãng  sanh.  Sau 

khi vãng sanh, còn đứng sững ba 

ngày đợi sư phụ ông là pháp sư Đế 

Nhàn lo liệu hậu sự cho ông. Ông 

là  người  như  thế  nào?  Thật  thà, 

chịu  nghe  lời,  chẳng  hoài  nghi, 

cho nên ông mới thành tựu. Chúng 

ta  thấy  đó:  Thật  thà,  chẳng  hoài 

nghi,  nghe  lời,  tâm  định,  chẳng 

động tâm. Nếu trong tâm ông còn 

nghi hoặc, còn nhiều vọng tưởng, 

dục vọng rất nhiều, sẽ không thể 

thành  tựu.  Do  vậy,  chúng  ta  hãy 

thử nghĩ coi, niệm Phật vãng sanh 

quan trọng hay là tạo tác sự nghiệp 

trong  lục  đạo  luân  hồi  này  quan 

trọng?  Chuyện  nào  quan  trọng 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       153

hơn? Thật ra, đến lúc nào chúng ta 

mới tới thế gian này để tạo lập sự 

nghiệp? Chúng ta vãng sanh Cực 

Lạc thế giới thành Phật xong, theo 

nguyện trở lại có thể làm chuyện 

này, lúc đó thành công rồi. Chúng 

sanh có cảm, Phật, Bồ Tát có ứng, 

lúc đó thì được. Hiện nay, chúng ta 

còn là phàm phu, phiền não tập khí 

chưa đoạn, chúng ta phải giác ngộ, 

đời  này  chúng  ta  phải  vãng  sanh 

là  chuyện  quan  trọng  bậc  nhất, 

mọi chuyện khác đều không quan 

trọng. Tại sao vậy? Những chuyện 

khác đều không thể lìa khỏi lục đạo 

luân hồi, chúng ta đừng làm những 

chuyện đó. Dù làm chuyện tốt nhất 

trong thế gian cũng là nghiệp luân 

hồi, đừng làm! Cho nên nếu chúng 

154       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

ta suy nghĩ thông suốt, hiểu rõ ràng 

rồi, chúng ta có chịu buông xuống 

hay không? Phải buông xuống. 

 “Người xưa dạy

 chúng ta: “Ít nói

 một câu chuyện, niệm

 nhiều một câu Phật”. 

 Những chuyện khác

 đều là chuyện nhảm

 nhí, nên niệm Phật

 nhiều hơn!” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       157

23.  Chúng ta là phàm phu là 

vì chúng ta bị nghiệp lực trói buộc. 

Nghiệp là gì? Thiện nghiệp và ác 

nghiệp.  Trong  thiện  nghiệp,  khởi 

tâm tham ái, bị tham ái trói buộc. 

Trong  ác  nghiệp,  khởi  tâm  sân 

hận, bị tâm sân hận trói buộc. Nói 

cách khác, nhìn thấy sắc, nghe âm 

thanh,  chúng  ta  sanh  phiền  não, 

hỷ, nộ, ái, lạc, thất tình, ngũ dục là 

phiền não. Chúng ta bị nghiệp trói 

buộc, không được tự tại, đó là phàm 

phu; phàm phu bị nghiệp lực trói 

buộc. Vì thế, đức Phật dạy chúng 

ta buông xuống vạn duyên, tức là 

buông xuống nỗi khổ vì bị nghiệp 

lực trói buộc, khiến cho trong đời 

sống bất luận là trong thuận cảnh 

hoặc  nghịch  cảnh,  chúng  ta  luôn 

158       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

luôn giữ được thân tâm thanh tịnh. 

Thân  tâm  thanh  tịnh  là  trong  hết 

thảy pháp chẳng phân biệt, chẳng 

chấp trước, cũng không khởi vọng 

tưởng.  Tại  sao  vậy?  Những  thứ 

đó  đều  không  chân  thật.  Do  vậy, 

người  xưa  dạy  chúng  ta:  “Ít  nói 

một  câu  chuyện,  niệm  nhiều  một 

câu  Phật”.  Những  chuyện  khác 

đều là chuyện nhảm nhí, nên niệm 

Phật nhiều hơn! 

Niệm Phật nhiều, niệm Phật 

tức là tiêu nghiệp chướng, tại sao 

vậy? Chúng ta khởi tâm động niệm, 

khởi vọng tưởng là nghiệp chướng, 

cả ngày từ sáng tới tối nói chuyện 

vô ích là nghiệp chướng. Khi niệm 

Phật,  chúng  ta  không  khởi  vọng 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       159

tưởng, cũng không nói chuyện vô 

ích, như vậy không phải là nghiệp 

chướng của chúng ta đều tiêu mất 

hay sao? Chúng ta mỗi ngày đều 

cầu tiêu tai, dùng phương pháp gì? 

Niệm Phật chính là phương pháp 

tốt nhất để tiêu tai, là phương pháp 

tốt  nhất  để  tiêu  nghiệp  chướng. 

Chúng ta phải biết cách dùng, phải 

giác  ngộ,  quả  báo  rất  thù  thắng! 

Nếu không biết cách dùng thì quả 

báo sẽ không thù thắng. Quả báo 

thù  thắng  hay  không  đều  do  một 

niệm giác hay mê của chúng ta. 

 “Người có

 phước báo thì

 Tâm sẽ thanh tịnh, 

 Tâm thanh tịnh tức

 là có phước báo; 

 Tâm không thanh

 tịnh là không

 có phước” 

HT. Tịnh Không

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       163

24.  Người có phước báo mới 

có  thể  tu  học  pháp  môn  Tịnh  độ 

này. Nhưng lúc chúng ta tu học lại 

có rất nhiều nghiệp chướng, tại sao 

vậy?  Vì  không  có  phước.  Vì  sao 

không có phước? Vì cứ lo chuyện 

bao đồng của thiên hạ, không chịu 

buông xuống vạn duyên, cho nên 

người  như  vậy  không  có  phước. 

Người  có  phước  báo  thì  Tâm  sẽ 

thanh tịnh, Tâm thanh tịnh tức là 

có  phước  báo;  Tâm  không  thanh 

tịnh  là  không  có  phước.  Chẳng 

phải  nói  là  chúng  ta  có  tiền,  có 

quyền thế là có phước, những thứ 

đó rỗng tuếch! Có tiền, có quyền 

thế, khi chết cũng không thể mang 

theo!  Danh  vọng,  tiếng  tăm,  lợi 

dưỡng trong thế gian bất quá chỉ là 

164       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

cho chúng ta mượn dùng vài ngày 

mà thôi, chẳng phải là thật. Phước 

báo thật sự là Tâm thanh tịnh, là 

trí  huệ  không  gì  sánh  bằng. Tâm 

thanh tịnh khởi tác dụng là trí huệ. 

Cho  nên  nói  niệm  Phật  là 

pháp kỳ diệu hạng nhất, có thể tiêu 

nghiệp  chướng.  Nghiệp  chướng 

có lớn đến đâu, sâu đến đâu, nặng 

đến đâu, một câu A Di Đà Phật đều 

tiêu trừ hết, nhưng điều then chốt 

là  phải  giác.  Người  xưa  thường 

nói: “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ 

giác chậm”. Thí dụ như chúng ta 

vừa khởi lên một niệm sân hận, lập 

tức liền nhận biết: “Như vậy là ta 

sai rồi”, biết như vậy chính là sám 

hối. Khi một niệm đố kỵ khởi lên 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       165

liền nhận biết và nói: “Tôi sai rồi. 

Tôi là một người niệm Phật, muốn 

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới 

diện kiến A Di Đà Phật, làm sao tôi 

có thể khởi lên ý niệm này được”. 

Khi ý niệm này khởi lên liền lập 

tức giác ngộ, đó gọi là khai ngộ, 

người như vậy là người giác chứ 

không mê. Khi chúng ta giác ngộ 

thì ý niệm này liền không còn nữa, 

liền tiêu mất, nghiệp chướng liền 

tiêu  trừ;  nếu  ý  niệm  [đố  kỵ,  sân 

hận]  này  cứ  tăng  lên  hoài,  đó  là 

không giác, đó là mê. 

Nếu chúng ta muốn thật sự 

giác ngộ, thật sự không mê thì phải 

coi  lợt  lạt  tất  cả  những  pháp  thế 

gian và xuất thế gian, phải buông 

166       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

xuống. Lý do khiến con người mê 

hoặc, điên đảo, không thể giác ngộ 

chính là vì quá coi trọng các pháp 

trong  thế  gian  này,  không  chịu 

buông xuống; do vậy, những niệm 

mê  tình  tăng  trưởng,  không  chịu 

giác ngộ. Do vậy có thể biết, khi 

chúng ta coi lợt lạt tất cả sự việc 

sẽ dễ giác ngộ. Khi giác ngộ liền 

dấy lên một câu Phật hiệu, tức là 

nói ý niệm thứ nhất của tôi là vọng 

niệm, ý niệm thứ hai liền là A Di 

Đà Phật, đó là chuyển nhanh chóng 

như câu “không sợ niệm khởi, chỉ 

sợ giác chậm”. Không sợ ý niệm 

khởi lên, ý niệm thứ hai liền giác 

ngộ,  liền  chuyển  thành  A  Di  Đà 

Phật. Làm cho tâm niệm A Di Đà 

Phật này luôn tăng trưởng, làm cho 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       167

khi hết thảy vọng niệm khởi lên, ý 

niệm thứ hai liền là A Di Đà Phật. 

Nhiều lắm là khởi lên vọng niệm 

thứ hai liền chấm dứt. Người như 

vậy là người có phước, người như 

vậy đời này nhất định thành Phật. 

Người  như  vậy  có  phước  đức  to 

lớn, trí huệ to lớn, chẳng có gì cao 

hơn trí huệ này. 

 “Nếu tâm không

 chí thành, muốn

 nhiếp rất khó. Đã

 chí thành rồi mà còn

 chưa thuần nhất, hãy

 nên nhiếp nhĩ căn và

 lắng nghe. Bất luận niệm

 ra tiếng hay niệm thầm

 đều phải niệm từ tâm

 khởi, âm thanh niệm

 từ miệng phát ra

 rồi trở vào tai” 

Ấn Quang đại sư

 “Phải từng chữ

 từng câu, trong

 tâm niệm khởi lên

 rõ ràng rành rẽ, miệng

 niệm ra tiếng rõ ràng

 rành rẽ, tai mình nghe

 tiếng mình niệm rõ

 ràng rành rẽ. Nếu có

 thể thường niệm như

 vậy thì hết thảy tạp

 niệm liền có thể

 tiêu mất” 

Ấn Quang đại sư

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       173

25.  Hết thảy chúng sanh từ 

vô thỉ kiếp đến nay trôi lăn trong 

lục đạo, chẳng có nghiệp gì chưa 

tạo.  Nếu  không  có  tâm  tu  hành, 

đâm ra chẳng cảm thấy có ác niệm 

kỳ lạ khác thường; nhưng nếu phát 

tâm  tu  hành  thì  ý  niệm  đó  càng 

nhiều  hơn  (sẽ  cảm  thấy  có  nhiều 

ác niệm hơn). Đó là do chân vọng 

giao xen hiện ra, chứ không phải là 

lúc trước không có nên chẳng hiện 

ra! Lúc đó, hãy nên tưởng A Di Đà 

Phật hiện ra trước mặt mình, chẳng 

dám  móng  lên  một  tạp  niệm  hay 

vọng  tưởng  nào,  chí  thành  khẩn 

thiết  niệm  danh  hiệu  Phật.  Hoặc 

niệm nhỏ  tiếng, hoặc  niệm  thầm. 

Phải  từng  chữ  từng  câu,  trong 

tâm  niệm  khởi  lên  rõ  ràng  rành 

174       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

rẽ,  miệng  niệm  ra  tiếng  rõ  ràng 

rành rẽ, tai mình nghe tiếng mình 

niệm rõ ràng rành rẽ. Nếu có thể 

thường niệm như vậy thì hết thảy 

tạp niệm liền có thể tiêu mất. Khi 

tạp niệm khởi lên, cứ dốc hết toàn 

bộ tinh thần niệm Phật, chẳng để 

cho  tạp  niệm  tung  hoành  trong 

tâm mình. Nếu có thể thường niệm 

như vậy thì ý niệm tự nhiên thanh 

tịnh. Khi tạp niệm vừa phát khởi 

giống như một người chống chọi 

vạn người, chẳng thể dụng tâm lơ 

là. Nếu không, sẽ bị nó làm chủ, 

mình sẽ bị hại. Nếu cố hết sức để 

chống chọi, nó sẽ bị ta chuyển, tức 

là chuyển phiền não thành Bồ Đề. 

Nếu  quý  vị  có  thể  dùng  vạn  đức 

hồng danh của Như Lai để đối trị 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       175

[vọng niệm], lâu dần tâm sẽ được 

thanh  tịnh.  Khi  tâm  thanh  tịnh 

thì  vẫn  niệm  như  vậy,  không  thể 

buông lỏng, ắt nghiệp chướng tiêu 

trừ, trí huệ mở mang. Tâm trọn chớ 

nên hấp tấp vội vàng. Bất luận là ở 

nhà hay ở chùa, nhất định phải là 

kính trên, nhường dưới, nhẫn điều 

người  khác  không  thể  nhẫn,  làm 

điều  người  khác  không  thể  làm; 

giúp đỡ người ta, thành toàn cho kẻ 

khác. Khi tịnh tọa thường nghĩ tới 

lỗi của mình, khi trò chuyện đừng 

nói tới thị phi của người khác. Đi, 

đứng, nằm, ngồi, mặc áo, ăn cơm, 

từ sáng tới tối, từ tối tới sáng niệm 

câu Phật hiệu đừng cho gián đoạn, 

hoặc  niệm  nhỏ  tiếng,  hoặc  niệm 

thầm. Trừ việc niệm Phật ra, chẳng 

176       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

khởi ý niệm khác. Nếu vọng niệm 

vừa khởi, liền diệt trừ nó. Thường 

khởi tâm xấu hổ, thường khởi tâm 

sám hối. Dù có tu trì, cứ cảm thấy 

công  phu  của  mình  còn  rất  kém, 

chẳng tự khoa trương. Chỉ bận tâm 

chuyện của mình, không lo chuyện 

của người khác. Chỉ nhìn vào mặt 

tốt, chẳng xét tới mặt xấu. Coi hết 

thảy mọi người đều là Bồ Tát, chỉ 

có mình là phàm phu. Nếu quý vị 

có  thể  y  theo  lời  tôi  nói  mà  làm 

theo, chắc chắn sẽ vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. ( Lời dạy 

 của Ấn Quang đại sư). 

 “Pháp thập niệm

 ký số là khi niệm

 Phật, niệm từ câu thứ

 nhất tới câu thứ mười

 phải niệm cho thật rõ ràng, 

 phải ghi nhớ từng câu cho

 rõ ràng. Niệm tới câu thứ

 mười xong, bắt đầu đếm

 trở lại từ câu thứ nhất, 

 chứ đừng niệm tiếp

 tới hai mươi, 

 ba mươi” 

Ấn Quang đại sư

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       179

26.  Nếu khi niệm Phật, tâm 

khó quy nhất, hãy nên nhiếp tâm 

khẩn thiết niệm sẽ có thể quy nhất. 

Pháp nhiếp tâm không gì chẳng bắt 

đầu  từ  chí  thành  khẩn  thiết.  Nếu 

tâm không chí thành, muốn nhiếp 

rất khó. Đã chí thành rồi mà còn 

chưa thuần nhất, hãy nên nhiếp nhĩ 

căn  và  lắng  nghe.  Bất  luận  niệm 

ra  tiếng  hay  niệm  thầm  đều  phải 

niệm từ tâm khởi, âm thanh niệm 

từ  miệng  phát  ra  rồi  trở  vào  tai. 

Niệm thầm tuy không nhép miệng 

ra tiếng, nhưng trong ý niệm cũng 

có  tướng  miệng  niệm.  Tâm  và 

miệng  niệm  cho  thật  rõ  ràng,  tai 

nghe thật rõ ràng, nhiếp tâm như 

vậy, vọng niệm tự dứt. Nếu vọng 

niệm vẫn trào dâng chẳng dứt, nên 

180       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

dùng pháp thập niệm ghi số, dùng 

toàn thể tâm lực dồn sức vào một 

câu Phật hiệu này, tuy muốn khởi 

vọng,  nhưng  sức  của  nó  cũng  sẽ 

yếu bớt. Đó là diệu pháp rốt ráo để 

nhiếp tâm niệm Phật. Chư vị hoằng 

dương Tịnh độ thời xưa chưa đề ra 

là vì người đời xưa căn tánh bén 

nhạy, chưa cần đến pháp này cũng 

có thể nhiếp tâm quy nhất. Do vì 

Quang (“Quang” là lời đại sư Ấn 

Quang tự xưng) khó chế phục tâm, 

nên  mới  biết  sự  mầu  nhiệm  của 

pháp này. Quý vị nên sử dụng lâu 

ngày sẽ biết lợi ích của nó, xin chia 

sẻ cùng những người độn căn đời 

sau, để cho vạn người tu vạn người 

vãng sanh vậy. 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       181

Pháp thập niệm ký số là khi 

niệm Phật, niệm từ câu thứ nhất tới 

câu thứ mười phải niệm cho thật rõ 

ràng, phải ghi nhớ từng câu cho rõ 

ràng. Niệm tới câu thứ mười xong, 

bắt đầu đếm trở lại từ câu thứ nhất, 

chứ đừng niệm tiếp tới hai mươi, 

ba  mươi.  Vừa  niệm  vừa  ghi  nhớ 

số, đừng lần chuỗi, chỉ dùng tâm 

ghi  nhớ  số  câu  mình  niệm.  Nếu 

nhớ mười câu khó quá, có thể chia 

thành hai đoạn: từ một đến năm và 

từ sáu đến mười. Nếu vẫn thấy khó 

thì nên chia thành ba đoạn: từ một 

đến ba, từ bốn đến sáu, từ bảy đến 

mười. Niệm cho rõ ràng, ghi nhớ 

số rõ ràng, nghe tiếng mình niệm 

rõ ràng, vọng niệm sẽ chẳng xen 

vào  được,  niệm  lâu  dần  sẽ  được 

182       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

nhất tâm bất loạn. 

Nên biết pháp thập niệm này 

so  với  pháp  niệm  mười  hơi  buổi 

sáng  và  mười  hơi  buổi  tối  giống 

nhau ở chỗ cả hai đều nhiếp tâm 

dứt vọng niệm, nhưng cách dụng 

công  hoàn  toàn  khác  nhau.  Pháp 

niệm mười hơi sáng tối là niệm hết 

một hơi kể là một niệm, bất luận 

trong  một  hơi  đó  niệm  được  bao 

nhiêu  Phật  hiệu.  Còn  pháp  thập 

niệm ký số này tính một câu Phật 

hiệu là một niệm. Pháp niệm mười 

hơi là chỉ niệm mười hơi mà thôi, 

đừng  niệm  tới  hai  chục,  ba  chục 

hơi sẽ tổn khí và thành bịnh. Còn 

trong  pháp  thập  niệm  ký  số  này, 

niệm  một  câu  Phật  hiệu,  tâm  ghi 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       183

nhớ một câu; niệm mười câu Phật 

hiệu, tâm mình biết đã niệm mười 

câu. Từ một tới mười, dù cho một 

ngày niệm tới cả vạn câu cũng phải 

đếm  số,  đếm  số  từ  một  tới  mười 

như vậy. Không chỉ có thể dứt trừ 

vọng  niệm,  lại  còn  có  thể  dưỡng 

thần.  Niệm  nhanh  hay  chậm  đều 

được, từ sáng tới tối khi nào niệm 

cũng được. So ra, lợi ích hơn cách 

niệm lần chuỗi rất nhiều. Niệm lần 

chuỗi mệt thân, động trí, còn niệm 

ghi số này thân khỏe, tâm an. Khi 

làm  việc  khó  ghi  nhớ  số  thì  nên 

khẩn thiết niệm và không đếm số. 

Khi làm việc xong, tiếp tục niệm 

theo cách ký số. Cứ tiếp tục niệm 

theo  cách  ký  số,  chuyên  chú  vào 

câu Phật hiệu. Đại Thế Chí Bồ Tát 

184       Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật

dạy “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

tiếp nối, được Tam ma địa, đó là 

đệ  nhất”.  Căn  tánh  bén  nhạy  thì 

không  bàn  tới,  còn  những  người 

độn  căn  như  tôi  nếu  không  dùng 

pháp niệm Phật ký số này rất khó 

đạt đến mức “nhiếp trọn sáu căn, 

tịnh niệm tiếp nối”, quá khó, quá 

khó! Lại nên biết pháp nhiếp tâm 

niệm  Phật  này  là  pháp  chẳng  thể 

nghĩ  bàn,  vừa  cạn,  vừa  sâu,  vừa 

nhỏ, vừa lớn. Hãy nên tin lời Phật 

dạy,  đừng  vì  mình  nghĩ  khác  mà 

sanh  nghi  ngờ,  đến  nỗi  thiện  căn 

nhiều đời bị tổn hại, chẳng thể gặt 

hái được lợi ích rốt ráo của sự niệm 

Phật, rất đáng tiếc thay! Niệm Phật 

lần chuỗi chỉ thích hợp khi đứng 

hoặc đi kinh hành. Còn lúc tịnh tọa 

 Nhìn Thấu Là Trí Huệ Chân Thật                       185

dưỡng  thần  nếu  lẫn  chuỗi  thì  tay 

phải động, thần trí khó an định, lâu 

ngày sẽ sanh bịnh. Pháp thập niệm 

ký số này đi, đứng, nằm, ngồi đều 

dùng được. ( Lời dạy của Ấn Quang 

 đại sư). 

Sách biếu, không bán. 

 This book is for free distribution, 

 it is not for sale. 

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC

20 Lý Thái Tổ - Hoàn Kiếm - Hà Nội

Điện Thoại: 04. 39260024

Email: nhaxuatbanhongduc@yahoo.com

Tên Xuất bản phẩm:

Nhìn Thấu Là Trí Huệ

Chân Thật

Tác giả:

Hòa Thượng 

Thượng Tịnh Hạ Không

Chịu trách nhiệm xuất bản:

Bùi Việt Bắc

Biên tập:  Nguyễn Thế Vinh

Bìa và Trình bày:  Longmacos

Sửa bản in:  Minh Hùng

In 1.000 cuốn, khổ 10.5 x 15 cm. In tại công ty TNHH TM 

& DV BBG và In BBG Long Hưng Thịnh. Số 87 Đông Hồ, 

P.4, Q.8, TP.HCM. Điện thoại: 0909584767. Số ĐKKHXB 

101-2013/CXB/02/02-04/HĐ.  Quyết  định  xuất  bản  số: 

557-2013/QĐ-HĐ, cấp ngày 17/4/2013. In xong nộp lưu 

chiểu quý II năm 2013. 



cover_image.jpg
nhin-thau-la-tri-
hue-chan-
that-105x150





index-5_1.png





index-5_3.png





index-5_2.png





index-5_5.png





index-5_4.png
k





index-5_6.png
JEE RO EEEEI N A EE I CAE
ACACAVAERAD YIRS EAD YT E - psea F 10

&

£





